<o
@%
) Brathair Brathair 24, 2024
(S ) ?rupo‘ c’i‘e Estufic?iffﬁisb?;Germénicos ISSN 1519-9053

“NAO TENHO, REI, AQUI PARENTE, / QUE A MINHA
CAUSA ME SUSTENTE”: O CASO DE ISOLDA ENTRE AS
CONEXOES INSULARES E A INTERTEXTUALIDADE DOS

ROMANS TRISTANIANOS MEDIEVAIS

“I do not have, king, relatives here, / that sustains my cause”:
Iseult’s case between the insular connections and the intertextuality
of the Tristan’s medieval romans”

Luan Lucas A. Morais

Doutor em Histoéria Social — UFF

Professor Substituto do Departamento de Historia da Universidade Federal do Ceara
Professor Temporario do Curso de Historia da Faculdade de Educagdo, Ciéncias e Letras do
Sertdo Central, Pesquisador do Nucleo Dimensdes do Medievo — Translatio Studii (UFF)
Pesquisador do Grupo de Estudos sobre Briténia, Irlanda e Ilhas do Arquipélago Norte na
Antiguidade e no Medievo — Insulae

Integrante do GT de Estudos Arturianos — Arturus Insularum

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0765-0228

E-mail: luanlucas7@hotmail.com

Resumo: A construgdo literaria do chamado Ciclo Tristaniano funda-se no cruzamento de referenciais insulares e
continentais, de modo que suas narrativas preservam, em chave de adaptagdo e ressignifica¢do, vestigios de matrizes
historico-culturais diversas. Este artigo analisa a personagem Isolda como estudo de caso para investigar, em romans
tristanianos produzidos entre os séculos XII e XIII (com atencdo especial as versdes de Béroul, Thomas da Inglaterra e
Gottfried von Stralburg), a operacdo de motivos e temas de matriz irlandesa em um horizonte cortesao ja cristianizado.
Partindo da intertextualidade constitutiva do género romanesco medieval, o artigo concentra-se em episddios e imagens
recorrentes que tensionam o estatuto moral e juridico da rainha adultera, como a identificagdo de Isolda como a “flor da
Irlanda”, a pog@o amorosa e, sobretudo, os procedimentos de denegagédo e provagdo publica (o juramento e a ordalia). Ao
confrontar esses elementos narrativos com testemunhos legais e candnicos irlandeses alto-medievais, evidencia-se como a
honra feminina, frequentemente ancorada na conduta sexual, perpassa tanto os imaginarios insular quanto continental,
produzindo uma personagem simultaneamente condenada e legitimada no interior das narrativas trabalhadas. Assim, o “caso
de Isolda” ilumina as conexdes culturais entre Irlanda e continente e explicita, nos romans, a ambiguidade atribuida as
figuras femininas entre desejo, dever e justica (humana e divina).

Palavras-chave: Tristao e Isolda; Intertextualidade; Irlanda Medieval.

Resume: The literary construction of the so-called Tristanian Cycle is grounded in the intersection of insular and continental
references; its narratives therefore preserve, through processes of adaptation and resignification, traces of distinct historical
and cultural matrices. This paper examines Iseult as a case study in order to investigate, in Tristanian romances produced
between the twelfth and thirteenth centuries (with particular attention to Béroul, Thomas d’ Angleterre, and Gottfried von
Stralburg), how Irish themes and motifs operate within an already Christianized courtly horizon. Drawing on the
intertextuality that characterizes medieval romance, the analysis focuses on recurring episodes and images that unsettle the
moral and legal status of the adulterous queen, such as Iseult’s designation as the “flower of Ireland,” the love potion, and,
above all, public procedures of denial and ordeal (her oath and her trial by fire). By confronting these narrative elements
with early medieval Irish legal and canonical testimonies, the article shows how female honor — often grounded in sexual
conduct — cuts across both insular and continental imaginaries, producing a character who is simultaneously condemned and
legitimized within the plot. In this sense, “Iseult’s case” highlights cultural connections between Ireland and the continent
and underscores the ambiguity often attributed to female figures in medieval romance, caught between desire, duty, and
justice (both human and divine).

Keywords: Tristan and Iseult; Intertextuality; Medieval Ireland.

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair
https://orcid.org/0000-0003-0765-0228
mailto:luanlucas7@hotmail.com

T >

==
< Brathair Brathair 24, 2024
\S ) Grupo de Estu?os Ceitq; ? Germanicos ISSN 1519-9053

Celtic and ai

¢ Study Group

A Matéria da Bretanha e o Ciclo Tristaniano

Ao final do século XII, um trouvere chamado Jean Bodel (c. 1165-1210) compods uma
obra chamada La Chanson des Saisnes (“Cangdo dos saxdes”, ¢. 1180 — c. 1202), em cujos

versos iniciais do texto, 1é-se o seguinte:

Ha somente trés matérias que ninguém deve esquecer: / A da Franga, a da Bretanha, e
ada grande Roma. / E essas trés matérias ndo sdo semelhantes. / Os contos da Bretanha
sdo irreais e prazerosos; / os de Roma sdo eruditos e para aprendizado; / o os da Franga
mostram a cada dia sua confirmagdo. (MICHEL, 1839, p. 1-2, vv. 6-12, tomo I)!

Foi a primeira vez que a tradicional “divisao” entre os ciclos literarios romanescos ou
as chamadas “matérias” (matieres) foi realizada em lingua vulgar (en romanz). Durante os
séculos XII e XIII, algumas obras — em especial aquelas pertencentes ao segundo ciclo/matéria
descrito por Bodel — foram conhecidas ¢ denominadas gracas aos seus conteidos e temas
centrais. Desse modo, a configuragdo central dessas narrativas seria desenvolvida partindo do
grande universo de temas e possibilidades das Matérias da Antiguidade, da Franca e da
Bretanha. No caso francé€s, os primeiros romans foram produzidos como uma espécie de
adaptacdes das obras cléassicas oriundas da tradicdo greco-latina, ficando conhecidos como
“romans da antiguidade” (ZINK, 1990, p. 63-64).

Com relacao as narrativas da Matéria da Bretanha, elas ficaram conhecidas, sobretudo,
pelo nucleo tematico que permitiu sua devida compilacdo: os temas arturianos. A centralidade
das historias de Artur, suas aventuras, seus cavaleiros e suas conquistas, povoaram a maior parte
das obras romanescas entre os séculos XII e XIII, ganhando amplo reconhecimento e circulagao
por toda a Europa continental e insular, da Franga a Peninsula Ibérica, chegando a borda do
mundo Ocidental, como foi o caso da Ilha da Irlanda. No assim chamado “ciclo bretdo-
arturiano”, temas como o amor € a busca por reconhecimento individual — tipica do heroi
romanesco centro-medieval — auxiliaram a demonstrar a organicidade dos anseios de uma
aristocracia insurgente em sentir-se — e fazer-se — representada e discutida no conjunto das obras
que consumiam e que patrocinavam (STANESCO; ZINK, 1992).

No curso de sua investigacao acerca das figuras femininas e dos siléncios reproduzidos
na literatura da Idade Média Central e na historiografia tradicional em relagdo a elas, Georges

Duby argumentou que toda a producao literaria desta época — da satirica a cortesd — tinha a

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos Ceitas e Germanicos ISSN 1519-9053

“funcdo de ensinar” (DUBY, 2013, p. 10). Além disso, o medievalista comenta que as producdes
dos séculos XII e XIII, sobretudo os romances, “afirmando o que se devia saber ou acreditar,
buscavam impor um conjunto de imagens exemplares” (DUBY, 2013, p. 11). Essa “imposi¢ao”
dos valores e comportamentos esperados de uma determinda classe — a aristocracia — chamou
a atencao de medievalistas contemporaneos que, explorando os flancos abertos pela obra de
Duby e de outros, se dedicaram a pesquisar as razoes pelas quais essas obras e narrativas podem
expressar e representar aquilo que uma classe especifica almejava para si e projetava aos outros
na sociedade medieval.

Generalizando tal experiéncia de cria¢do estética em contornos mais amplos, Duby
chega a afirmar que “da mesma forma que a escultura ou a pintura, a literatura do século XII
nio ¢é realista. Ela representa o que a sociedade quer e deve ser” (DUBY, 2013, p. 11, grifo
meu). Ao falar em “sociedade”, o emérito medievalista francés acabou por englobar
experiéncias particulares e desejos especificos ao projetar a aristocracia medieval como sendo
a unica representante dessa “sociedade”, ou, pelo menos, a Unica a ser apresentada e
representada no corpus textual por ele selecionado para analise histérica. O que cabe pontuar
nessas linhas a partir dos argumentos de Duby, ¢ que o autor ndo desconhecia ou negava o
carater e o substrato classista desse tipo de producao artistica textual. Em suas analises, Duby
reconhece a crescente tendéncia da classe dominante — em suas mais diversas fragdes, como as
aristocracias clerical e laica — em empenhar-se para controlar e submeter aos seus designios as
multiplas dimensoes da vida cotidiana no medievo, sendo a “esfera cultural”, logicamente, nao
apartada dessa totalidade social.

Desse modo, ndo ¢ de causar espanto a centralidade assumida pela nova forma estética
historico-literaria centro-medieval, o roman, pra lidar paradigmaticamente com todas essas
preocupacoes. Tal género, segundo especialistas, € aquele cuja génese pode ser tragada a Europa
Ocidental da segunda metade do século XII (ZUMTHOR, 1993), sendo responsavel por narrar,
em Verso ou prosa, “as aventuras de cavaleiros lendarios e celebrando um codigo idealizado de
comportamento civilizado que combina lealdade, honra e Amor Cortés” (BALDICK, 2001, p.
221).

Configurando-se como um “modo de expressdao de uma civilizagdo especifica que nao
¢ mais a da latinidade” dos romans da Antiguidade (STANESCO; ZINK, 1992, p. 10), além de
ter incluido em sua estrutura uma autoridade e originalidade especificas, o roman medieval

foi responsavel por estipular um estilo livre, contestador e metricamente bem planejado,’ cuja
3
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos.Ceitas e Germanicos ISSN 1519-9053

relagdo autor-obra-audiéncia teria sido minimamente pensada em termos de reproducdo e
recepcao daquilo que se lia e declamava publicamente ou mesmo no recolhimento dos
aposentos privados. Afinal, o roman foi “o primeiro género literario destinado a leitura” (ZINK,
1990, p. 62).

Feita essa breve sumarizacao do género literario e do contexto histdrico-literario do qual
foi um dos principais produtos artisticos, cabe agora posicionar as narrativas que contam a
historia de um dos mais famosos casais da literatura medieval, e por que ndo, do canone literario
Ocidental: Tristdo e Isolda. Logo, cabe a apresentacdo e a discussdo das especificidades do
chamado “Ciclo Tristaniano”, sua originalidade e sua vincula¢do — tardia — a Matéria da
Bretanha a partir da segunda metade do século XIII.

O conjunto de historias do Ciclo Tristaniano estdo entre as narrativas mais populares do
periodo medieval, cuja riqueza reside em enredos, tramas ¢ demais aventuras que articulam,
simultaneamente, aspectos do “publico” e do “privado” do cotidiano da aristocracia medieval,
representada nessas historias por seus principais epigonos (cavaleiros, damas, principes, reis,
rainhas etc.). No centro desse universo narrativo estd um tema que, embora nao seja exclusivo
nem propriamente inovador, chama a aten¢ao de quem entra em contato com as diversas versdes
que narram as historias de Tristdo e Isolda: a experiéncia e as agruras de se viver um amor fatal.
Gragas a universalidade desse tema, foram possiveis a construcdo e a sedimentacdo de uma
espécie de memoria “comum” em torno de narrativas cujo enredo traziam consigo as
desventuras amorosas, os percal¢os e o desfecho tragico dos amantes desafortunados. O amor
de Tristao e Isolda ¢ um amor particular, tragico e, por isso mesmo, obstinadamente atraente.

Tradicionalmente, a historia dos amantes ¢ contada a partir da estrutura familiar de um
triangulo amoroso envolvendo Isolda, uma princesa irlandesa, o rei Marc da Cornualha e o
sobrinho deste ultimo, Tristdo. Logo, a narrativa pode ser apresentada nos seguintes termos:
desejoso de assegurar e perpetuar sua linhagem, Marc ordena que Tristdo parta em busca de
uma esposa em seu nome, para, assim, garantir sua descendéncia. O jovem ¢ entdo levado a
Ilha da Irlanda e, ali, ap6s uma série de eventos, acaba por obter a mao da princesa Isolda em
casamento, naturalmente em nome de seu tio.

Durante a viagem de regresso a Cornualha, Tristdo e Isolda provam um vinho adulterado
por um filtro mégico (ou pog¢ao, a depender da versdo), preparado pela rainha da Irlanda, mae
de Isolda. A intenc¢do da bebida era fazer com que a filha e seu futuro marido, o rei Marc, se

enamorassem de imediato apods sorverem o liquido. No entanto, levados pelo calor e pela sede
4
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos.Ceitas e Germanicos ISSN 1519-9053

que os acometia no retorno a terra natal de Tristao, ambos bebem por engano e se apaixonam
instantaneamente, dando inicio a tragica historia de seu amor.

Devido ao carater difuso de sua transmissdo oral, ndo ¢ possivel tracar uma origem
univoca ou definitiva da narrativa, pois mesmo a historiografia especializada e o material por
ela analisado suscitam muito mais perguntas do que respostas peremptorias acerca da natureza
matricial da histéria (GRIMBERT, 2002). Entretanto, os vestigios linguisticos, culturais e
literarios encontrados no corpus documental acerca da historia dos jovens amantes auxiliam
nos apontamentos e localizagdes acerca das multiplas versoes produzidas no Ocidente medieval
entre os séculos XII e XV.

Caracterizada pela mouvance constitutiva de suas fontes empiricas, sdo justamente essa
“aura” de mistério que envolve as narrativas tristanianas e o carater fragmentario de seus
primeiros textos, os responsaveis por conferir a histéria de Tristdo e Isolda uma “inesgotéavel
fonte de criatividade ao longo do tempo” (GRIMBERT, 2002, p. xvii) e dos espacos, como bem
o demonstra a profusdo de narrativas produzidas nos espagos insulares — Irlanda, Gales,
Inglaterra, Escandindvia — e continentais, como Franca, Alemanha, Paises Baixos, Portugal e
Espanha (GRIMBERT, 2002, p. xv-xvii).

Embora conte com uma “origem” imprecisa, € possivel encontrar nas produgdes de
insulares, sobretudo as de lingua gaélica e galesa, as primeiras referéncias de carater nominal
aos personagens centrais da narrativa. E € a partir desse contexto especifico de localizagao, que
a problematica central do presente artigo se orienta. Objetiva-se aqui a analise e discussdo de
alguns referenciais insulares do Ciclo Tristaniano, em particular os de origem irlandesa, a partir
do estudo de caso da personagem Isolda e dos respectivos papéis por ela assumidos e
desempenhados nos poemas tristanianos dos séculos XII e XIII. Esse esforco justifica-se, entdo,

\

pela necessidade de se articular e elucidar questdes relacionadas a compreensdo historico-
cultural das chamadas “periferias historicas” do Ocidente medieval em suas mais variadas
formas de expressdo (SANTOS; FARRELL, 2016), como ¢ o caso da Irlanda.

Portanto, o espago irlandés ¢ sumariamente elevado — em termos comparativos ao
cenario francés — ao papel de /ocus protagonista de alguns dos elementos constitutivos dos
romans tristanianos, onde as propostas de andlise e debate do presente texto discutirdo o
processo de adaptacdo das narrativas, mitologias, cultura e lugar sociopolitico da Irlanda,

visando elucidar quais os papéis desempenhados nos poemas tristanianos produzidos entre os

séculos XII e XIII.

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

MJ‘ 4

%

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos Ceitas e Germanicos ISSN 1519-9053

Em relagao aos textos do Ciclo Tristaniano, destacam-se os poemas compostos em
anglo-normando, cuja autoria ¢ atribuida tradicionalmente aos poetas Béroul e Thomas da
Inglaterra, escritos nas décadas finais do século XII. O Tristan de Béroul — doravante 7B — esta
preservado em um nico manuscrito datado da segunda metade do século XIII e trata-se de uma
copia do texto original, incompleto, que teria sido composto entre 1160-1170, conservando
cerca de 4.500 versos.* J4 o poema de Thomas — doravante 77 —, contemporaneo ao de Béroul,
se encontra em estado fragmentario, contendo cerca de 10 (dez) fragmentos de texto em 6 (seis)
manuscritos que datam do século XIII (ALTEPARMAKIAN, 2023).° Originalmente, o poema
de Thomas conteria em torno de 12 a 13.000 versos e, até a década de 90, quando um novo
fragmento contendo boa parte do inicio da narrativa foi descoberto, se tinha conhecimento
acerca de 3.114 versos.°

Além de Béroul e Thomas, outras versdes foram compostas no século XII, servindo de
base para os escritos posteriores que tomaram essas obras anteriores como inspiragao e sustento
em suas respectivas narrativas. Ainda em anglo-normando, se tem os Folie Tristan (‘A loucura
de Tristdo”), em suas versdoes de Oxford, de autoria andnima, escrito por volta de 1175 e
preservado em um manuscrito da segunda metade do século XIII contendo 998 versos;’ e de
Berna, com 584 versos e preservado em dois manuscritos também anglo-normandos do final
do século XIIL.® Tem-se ainda os poemas de origem germanica, respectivamente, o Tristrant de
Eilhart von Oberg, escrito por volta de 1185 em alto-alemao médio e o Tristan und Isolde (c.
1210) de Gottfried von Straburg — doravante 7GS —, cuja versdao baseou-se sumariamente
naquela atribuida a Thomas no século XII.” Este artigo se ocupara majoritariamente dos poemas
de Béroul, Thomas e Gottfried para analise.

Ao comentar acerca das supostas referéncias e origens da historia, Philippe Walter
aponta que se deve levar em questdo as proprias indicagdes e mengoes diretas dos autores em

suas respectivas obras. Segundo o autor:

[...] Béroul e Thomas nos dao indicagdes seguras e precisas sobre este assunto. O fato
merece ser notado, porque os escritores da Idade Média sdo bastante mesquinhos com
confidéncias sobre seu modo de trabalhar e ndo revelam suas fontes de bom grado.
[...] Eles preferem ser “autores”, no sentido medieval da palavra, ou seja, aqueles que
aumentam (em latim, o verbo augere, “aumentar”, esta relacionado a palavra auctor),
elaboram e enriquecem uma tela lendaria herdada. (WALTER, 1989, p. 14-15)

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos Celtas e Germanicos ISSN 1519-9053

anic Study Group

E partindo, inclusive, dessa mengdo a “tela lendaria” feita por Philippe Walter que se
pode comentar acerca do carater independente das narrativas tristanianas em relagdo a Matéria
da Bretanha, pelo menos até a segunda metade do século XIII, e o gradativo esforco de
prosificagdo e incorporagdo sistematica do Ciclo Tristaniano — a partir do 7ristan en prose (c.
1230-1240) — a lenda arturiana de maneira mais organica. Como bem pontuado por Joan Tasker

Grimbert:

A historia de Tristdo e Isolda foi originalmente separada da tradi¢@o arturiana. Embora
Arthur apareca brevemente nos Tristan em verso, ¢ apenas no Tristan em prosa, onde
Tristdo realmente se junta a Tavola Redonda, que as duas lendas se cruzam
frutiferamente, embora Chrétien ja tivesse se baseado na lenda de Tristdo para retratar
a paixdo adultera de Cliges e Fenice ¢ de Lancelot e Guinevere. (GRIMBERT, 2009,
p. 146)

Logo, a insercdo das narrativas acerca de Tristdo e Isolda em um contexto de uma
sociedade de corte ja cristianizada, demandou de seus autores ¢ intérpretes um esfor¢o continuo
e sistematico de reinterpretar essas historias para buscar dirimir as possiveis continuidades
simbdlicas e tematicas de um passado pagdo, oriundo dos espagos insulares. Ao mesmo tempo,
foi tarefa desses autores dotar suas obras de um novo conjunto de significados, simbolismos e
representacdes daquilo que seu publico-consumidor demandava, objetivando assim, uma
conformacdo propria do roman em inovar em seus esforcos estéticos, tematicos e linguisticos.
Afinal, “a novidade do roman também consiste em seu desejo de borrar alegremente as
fronteiras dos géneros literarios, bem como ignorar soberbamente as fronteiras geograficas”
(STANESCO; ZINK, 1992, p. 203).

Para tanto, ¢ imprescindivel uma reflexdo acerca dos meios em que determinados
substratos culturais irlandeses encontram-se presentes nos poemas tristanianos dos séculos XII
e XIII, circulados tanto em contextos insulares e continentais. Sobretudo, partindo do processo
invasdo e coloniza¢do da Irlanda pela coroa inglesa iniciado em 1169, constituindo-se na
implementa¢do do chamado Senhorio da Irlanda (1171-1542). Incontornaveis, tais referéncias
conservam semelhancas e diferencas, porém, o essencial € compreender que as supostas raizes
“definitivas” da lenda ndo se encontram ou se encerram na producao literaria desses contextos,
e sim nas interconexdes que podem ser estabelecidas entre seus contextos historicos, sociais,

culturais e materiais de existéncia e producao. Segundo Keith Busby:

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos Celtas e Germanicos ISSN 1519-9053

anic Study Group

Os elementos irlandeses dos Tristan teriam, portanto, ressoado de varias maneiras com
o publico ciente das inspiragdes dos colonos e eventos na Irlanda. [...] O que ¢
surpreendente em ambos os principais e mais antigos 7Tristan em versos € suas
subsequentes elaboracdes no romance em prosa, ¢ a maneira pela qual a origem
irlandesa e a etnia dos personagens e os locais dos principais eventos narrativos na

Irlanda se tornam motivos recorrentes ¢ definidores. (BUSBY, 2017, p. 338-339)

Desse modo, leva-se ainda em consideracao que a histdria de Tristdo e Isolda ¢ baseada
em uma narrativa em que um dos elementos centrais ¢ o adultério, compartilhando aspectos
estruturais e estéticos de suas contrapartes irlandesas, porém adaptando-se para um contexto de
sociedade cortesd j4 plenamente cristianizada e em constante didlogo com os substratos
insulares gragas ao elemento linguistico (lingua doil em sua variante anglo-normanda). Para
tanto, o caso da personagem Isolda ¢ exemplar de modo a melhorar explorar tais nuances e

possibilidades de interpretagao.

“A flor da Irlanda”: as referéncias insulares em Isolda, a loura e suas relacoes

literarias continentais

Em uma determinada altura da narrativa, Tristdo e Isolda t€ém seu relacionamento
descoberto pelo rei, fogem da corte e acabam buscar refiigio e exilio na floresta de Morrois. Em
pouco tempo, sdo encontrados por Marc, que se compadece dos jovens por té-los encontrado
deitados, adormecidos e com as vestes mantidas, algo interpretado pelo rei como um sinal de
pureza e castidade. O casal, ao saber da presen¢a do rei em seu esconderijo, recorrem a um
eremita que também habitava na floresta, chamado Ogrin, em busca de conselho e orientacao.
Em meio a um sermdo que passa aos amantes, o eremita relembra feitos de Tristdo, e de toda a
jornada percorrida pelo casal até o exilio na floresta. Ogrin entdo comenta que, mesmo fazendo
tudo do jeito que fez, Tristdo havia salvado a vida de Isolda (vos rescosistes la roine, v. 2389),
relembrando ainda o inicio da historia de amor entre o casal: “no bosque ja com ela entrastes /
de sua terra é que a trouxestes / ¢ em casamento ao rei destes” (BEROUL, 2020, p. 198-199,
vv. 2390-2392).1°

Ao evocar o inicio da jornada de Tristdo — ausente no que restou do texto de Béroul, mas
presente nas versdes de FEilhart e Gottfried von Stralburg, além na de Thomas, embora

incompleta —, Béroul refor¢a para sua audiéncia como teve inicio a historia dos amantes. Tristdo
8
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

T

@fﬁ/f
{ Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos Sfﬁfi?ermamcos ISSN 1519-9053

cruzou o Mar da Irlanda em busca de uma esposa para seu tio, e 14 encontrou a jovem princesa
irlandesa Isolda. Gottfried, por sua vez, a chama de “a deslumbrante jovem rainha, / a flor da
Irlanda” (BECHSTEIN, 1891, p. 50, vv. 11528-11529, vol. II; GOTTFRIED VON
STRASSBURG, 2004, p. 193),!! cujas qualidades sdo por ele enumeradas:

[...] a menina encantadora falava a lingua de Dublin [irlandés], francés e latim, e
tocava muito bem o violino no estilo galés. Sempre que tocavam, seus dedos
acariciavam a lira mais habilmente e atingiam as notas da harpa com forca. Ela
administrava suas virtudes e cadéncias com destreza. Além disso, essa moga tdo
abencoada com dons cantava bem e docemente. (BECHSTEIN, 1891, p. 277-278, vv.
7988-8001, vol. I; GOTTFRIED VON STRASSBURG, 2004, p. 147, grifo meu)'?

A preocupagdo de Gottfried e — supde-se — a de Thomas, sua fonte original, ¢ a de
evidenciar o contexto no qual Isolda foi criada e educada. Afinal, como uma princesa, suas
habilidades seriam aquelas voltadas ao usufruto e beneficio de uma aristocracia senhorial e sua
domesticidade. No caso de Isolda, elas acabariam por desempenhar um papel central ao longo
do texto de Thomas, que identifica a jovem pelo substantivo mire ou miriesce, no feminino
(THOMAS D’ANGLETERRE, p. 190, v. 2484),"3 designado para aqueles e aquelas que
“colhem ervas, coletam raizes e preparam remédios para aplicar” (DOGGETT, 2009, p. 91). J&
Gottfried, reconhece a “habilidade de minha senhora como médica” (BECHSTEIN, 1891, p.
276, v. 7941, vol. I; GOTTFRIED VON STRASSBURG, 2004, p. 146),'* e admira a “eficacia
maravilhosa de seus medicamentos” (BECHSTEIN, 1891, p. 276, v. 7942, vol. I; GOTTFRIED
VON STRASSBURG, 2004, p. 146)."°

Ora, a identificagdo de Isolda como uma “curandeira”, cujo manejo de ervas, filtros e
demais conhecimentos naturais € trazida a tona em algumas das versdes da historia, se da,
precisamente, por conta de sua identidade irlandesa. Como bem apontou Ana Carolina

Alteparmakian:

Embora a conotacdo negativa das praticas de curas exercida pelas mulheres somente
ganhe folego por volta do século XIV (quando a associagdo com a bruxaria e praticas
diabolicas comecam a se tornam lugares comuns do feminino), as mulheres ja sdo
atribuidos os papéis de eximias conhecedoras de “pogdes magicas”, a0 menos nos
romans. Outorgar a uma mulher o preparo de algum remédio ou alguma “pocdo”,
ainda que nao seja de conhecimento os ingredientes que os compdem, remeteria a
estes ultimos um status associado a magia. (ALTEPARMAKIAN, 2023, p. 322)

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos.Ceitas e Germanicos ISSN 1519-9053

Cabe notar que dois dos principais textos do corpus tristaniano do século XII foram
produzidos em contextos sociais e linguisticos que dizem respeito, direta ou indiretamente, aos
anos iniciais da colonizacdo da Ilha Esmeralda. Desse modo, os poemas de Béroul e Thomas,
cujas estimativas de data¢do variam entre as décadas 1160-1180, poderiam ter sido veiculados
e consumidos por uma audiéncia — continental e insular — ciente dos eventos ocorridos na
Irlanda de 1171 em diante. Para Keith Busby, “Thomas estd claramente escrevendo em um
contexto inglés, embora isso ndo seja tao evidente para Béroul. O dialeto normando deste tltimo
teria sido perfeitamente compreensivel para um publico insular” (BUSBY, 2017, p. 338), o que
denotaria uma consciéncia desse publico acerca dos locais, dos temas e até mesmo de alguns
dos personagens existentes nos romans anglo-normandos.

Os desafios de intepretacao dessas relagdes continentais-insulares, entretanto, sdo
impostos pela propria natureza difusa e fragmentaria do corpus tristaniano. Dos romans em
verso de Béroul e Thomas, sobreviveram apenas fragmentos incompletos que, juntos, ddo um
minimo de sentido narrativo a historia de Tristdo e Isolda. No maior dos casos, sdo as obras
contemporaneas e/ou derivadas desses dois textos que fornecem os complementos necessarios
auma melhor dimensao das conexdes irlandesas na historia dos amantes. Por exemplo, os textos
de Béroul e Eilhart foram tradicionalmente identificados como representante da assim chamada
versdo “comum’ da histdria, ao passo que os de Thomas, Gottfried e a saga islandesa Tristrams
saga ok Isondar, seriam expressdes da versdo “cortés”.

Essa identificagdo, segundo um de seus principais defensores, teria sido possibilitada
pela transmissdo desses textos por meio do trabalho de “jongleurs bilingues mais ou menos
capazes de se exprimirem em bretdo, francés ou inglés consoante o seu publico” (FRAPPIER,
1963a, p. 257). Para Jean Frappier, a comparacao entre versdes da histdria existentes autorizaria
o uso da nogdo de “arquétipo” para defender a existéncia de uma narrativa matricial, embora a
novidade trazida pelos textos da versao cortés estivesse no fato de que somente a partir da obra
de Thomas, teve-se um impulso de adequar a “versdo comum as concepgdes do fine amor”
(FRAPPIER, 1963a, p. 258-259). Segundo o autor, a narrativa “crua”, “violenta” e “pouco
refinada” das obras de Béroul e Eilhart “dificilmente correspondia e até se opunha ao novo ideal
de cortesia e amor cortés cuja moda, vinda do Sul, se difundiu cada vez mais durante a segunda
metade do século XII, nos circulos mundanos do oil [variante linguistica falada no Norte da

Franca]” (FRAPPIER, 1963a, p. 259, grifo meu).

10
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos Celtas e Germanicos ISSN 1519-9053

anic Study Group

Embora reconhega que a divisdo entre as versdes seja um tanto quanto arbitraria e
artificial, o critério adotado por Frappier para a sustentacdo da mesma diz respeito ao exame
que realizou acerca dos episodios envolvendo a pogdo bebida pelo casal e o julgamento de
Isolda perante a corte do rei Marc. Adianto, para os fins que interessam o presente artigo, o nao
compartilhamento da interpretacao de Jean Frappier em relagdo a divisdo das narrativas, pois o
foco em questdo ¢ o fato de que mesmo os tragos dissonantes e idiossincraticos de cada versao,
sobretudo, as de lingua francesa, podem indicar um conhecimento e aproveitamento de seus

autores das tradi¢des historicas, culturais e literarias a eles anteriores, de modo que:

O que ¢ impressionante sobre os principais textos iniciais de Tristdo em verso e sua
subsequente elaboragdo em romance em prosa € a maneira pela qual a proveniéncia
irlandesa e a etnia dos personagens ¢ a localizagdo dos principais eventos narrativos
na Irlanda tornam-se motivos recorrentes e definidores. (BUSBY, 2017, p. 339)

Segundo Frappier, “o exame desses dois temas essenciais parece-nos confirmar no mais
alto grau que a versdo comum e a versao cortés correspondem a diferentes épocas ou niveis de
civilizacdo medieval” (FRAPPIER, 1963b, p. 454). O problema do filtro do amor, na versao
“comum”, residiria na assimila¢ao dos elementos “celtas” em relacdo a “fatalidade do amor
[que] foi imposta pela mulher ao heréi submetido ao constragimento do geis'®’ (FRAPPIER,
1963a, p. 266), pois Frappier assume uma postura reticente em relacdo a “essa concepcao
primitiva ou muito exotica [que] provavelmente carecia de clareza aos olhos de um menestrel
anglo-normando ou francés” (FRAPPIER, 1963a, p. 266).

Ja na versao “cortés”, a pocao atuaria como um “simbolo puro” do amor entre o casal,
pois Thomas considerava ultrajante qualquer outra causa inicial que ndo o proprio sentimento
nutrido por Tristdo e Isolda. Desse modo, “era repugnante para ele que a po¢ao aparecesse como
um agente material externo. Entdo ele viu nela uma imagem idealizada do amor aceito e
desejado, ou, mais exatamente, um fiador simbodlico do amor imutavel e eterno” (FRAPPIER,
1963a, p. 273). Portanto, enquanto na versao “comum” a paixdo de Tristdo e Isolda € causada
pelos efeitos da pog¢do, embora sobreviva depois de seu desaparecimento, na versao “cortés” a
natureza do amor nutrido pelos amantes “escapa, pelo menos em parte, a fatalidade do filtro”
FRAPPIER, 1963a, p. 280), ndo sendo este tltimo a causa absoluta da ruina do casal.

Em relacao ao julgamento de Isolda, Frappier comenta que “na versao comum, Tristao

e Isolda se consideram inocentes de fato, mas ndo de direito; na versdo cortés consideram-se

11
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

Mi 4

%

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos Ceitas e Germanicos ISSN 1519-9053

inocentes de fato e de direito” (FRAPPIER, 1963b, p. 441), em virtude das causas originarias
de seu amor e sua relagao com o filtro. Ha, portanto, um conflito de natureza moral e religiosa
embutido nas versdes de Béroul-Eilhart e Thomas-Gottfried. Ao sintetizar sua interpretacdo dos
eventos, Frappier afirma que, na versdo “comum”, o pecado do adultério cometido por Isolda ¢
absolvido mediante a observagdo das leis consuetudinarias, junto com uma anuéncia divina
professada indiretamente: ela € submetida a prova da ordalia de fogo, em que haveria de jurar,
segundo as leis dos homens e de Deus, que ndo havia compartilhado seu corpo com outro
homem para além de Marc, seu legitimo esposo.

Desse modo, ao passar incOlume pela ordalia, Isolda é absolvida por Deus, que “se
abstém, porém, de justificar por interven¢do positiva um amor que ¢ ao mesmo tempo culpado
e inocente. Seu julgamento ndo ¢ deste mundo” (FRAPPIER, 1963b, p. 451). Na versao
“cortés”, os amantes teriam escolhido livremente suas agdes, sendo que, desde o inicio, o
resultado do julgamento seria favoravel a Isolda, afinal, Deus, nas narrativas de Thomas-
Gottfried, “estd comprometido: ele fica do lado dos amantes. O milagre ndo ¢ mais latente e
subjetivo; agora € explicito, indiscutivel, objetivo” (FRAPPIER, 1963b, p. 453).

Reconhecer as diferencas entre as versdes e, portanto, operar a partir de uma divisao
arbitraria com base na proeminéncia de uma ou mais caracteristicas, como ¢ o caso de Jean
Frappier, seria algo limitador, considerando a riqueza e a complexidade das narrativas
tristanianas. Desde, pelo menos, a década de 1960 ha um extenso e prolifico debate acerca das
caracteristicas compartilhadas ndo apenas entre os romans tristanianos, mas também com outras
narrativas do corpus, como os Folie Tristan € o Lai du chievrefueil (lai da madressilva) de Marie
de France (WIND, 1960; GAFFNEY, 1992-1995; REED; 1995; RAMM; 2012; MARISCAL;
ALVAR, 2022). Embora construida sob um alto nivel de erudicdo, a argumentacao de Frappier
¢ deficitaria ao considerar apenas o tema do fine amors e suas correspondéncias nos textos
mencionados como sendo o trago fundamental da historia.

De modo a qualificar o debate e analisar a partir de quais outros referenciais a presenga
dos substratos irlandeses no corpus tristaniano pode ser interpretada em relagdo a figura de
Isolda, uma das alternativas a serem consideradas ¢ a investigagao de um fator “caracteristico
de muitos, sendo da maioria dos romances anglo-normandos: sua intertextualidade” (WEISS,
2004, p. 29, grifo meu). De fato, em um dos exemplos mais conhecidos desse fenomeno, 1&-se

o testemunho de Chrétien de Troyes (c.1135 —c.1191) que, no prologo de seu roman Cliges (c.

12
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

T >

==
{ Brathair Brathair 24, 2024
(S ) E;rupo de Estudos(Ceitas if;ermamcos ISSN 1519-9053

1176), menciona ter ele proprio composto uma obra acerca do “rei Marc e de Isolda, a loura”
(WALTER, 1994, p. 173, v. 5),!” hoje perdida.

No mesmo roman, Fenice, uma das protagonistas, declara abertamente sua oposi¢cdo a
jovem irlandesa: “ndo irei desprezar o meu corpo / que jamais conhecera dois beneficiarios”
(WALTER, 1994, p. 248, vv. 3143-3144).!® O tom condenatério em relacdo a Isolda ¢ baseado
no conhecimento do poeta acerca da historia que, tendo ele proprio contribuido para a
manuten¢do da tradi¢do literaria referente aos amantes, a intepreta de acordo com os valores e

ideais de comportamento expressados pelos personagens de seus romans:

Antes desejaria ser dilacerada / do que restasse entre nos / o amor de Tristdo e Isolda,
/ do qual tantas locuras sdo contadas, / ¢ cuja narragdo ¢ vergonhosa. / Jamais poderia
eu concordar / com a vida que Isolda levou. / O amor nela foi demasiado vil: / pois
seu coragdo foi de um so inteiro / mas seu corpo pertencia a dois donos. (WALTER,
1994, p. 248, vv. 3127-3136)"°

A mengao ao termo desmanbree (“dilacerada’) poderia muito bem corresponder a um
dos episddios narrados na versdao de Béroul. Um dia, a época de sua estadia na floresta de
Morrois, Isolda vai deitar-se apds uma longa e exaustiva jornada de trabalho. Logo apos

adormecer, a jovem tem o seguinte sonho:

Sozinha num mato medonho / estava em rico pavilhdo / e vinham dois ledes, entdo, /
querendo logo a devorar; / Piedade! Quis ela gritar, / mas os ledes com fome estdo /
cadaum a pega pela mio... / Do pavor que a Isolda afeta, / alto ela grita e bem desperta.
(BEROUL, 2020, p. 178-180, vv. 2066-2074)>°

Representados pela figura de dois ledes, Marc e Tristdo disputam a posse do corpo de
Isolda que, dividida entre o dever legitimo que assumiu junto a seu esposo € a paixdo nutrida
por Tristdo € atormentada pelo peso de suas escolhas sob o exilio no Morrois: “ai que infeliz! /
Da juventude o que ¢ que eu fiz?” (BEROUL, 2020, p. 188-189, vv. 2201-2202).2! O sonho
apresenta o dilema imposto entre a lei/moral e natureza/amor. Famintos pela sua presa, cada
qual dos ledes alegoricos agarram o que podem, de modo a manter sob constante tensdo a vida
da jovem rainha.

Essas passagens ajudam a ilustrar, ainda que brevemente, o argumento da
intertextualidade. Entretanto, para os objetivos aqui pretendidos, € necessario ir além das

mengoes esparsas as figuras de Tristdo e Isolda e ir em direcao ao nucleo central dos elementos

narrativos compartilhados nas mais diversas versdes. Tomando de exemplo o caso do

13
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

ez

Celtic and Germani

==
< Brathair Brathair 24, 2024
\S ) E;rupo de Estudos(Ceitas if;ermamcos ISSN 1519-9053

julgamento da ordalia de fogo levantando por Jean Frappier, que se observe a partir de quais
elementos complementares uma interpretagdo do episddio pode ser feita a luz de referenciais
irlandeses e que relagdes estes guardam com a figura de Isolda, a loura.

De volta a corte real apds o periodo de exilio no Morrois, a jovem rainha — ja perdoada
por Marc — comega a atrair para si o ressentimento dos bardes do rei, desgostosos da
complacéncia que ele teve para com os amantes. Um dia, em meio a uma cagada, os bardes
interpelam Marc e o alertam que Isolda nunca havia justificado a sua falta, nem mesmo os
motivos que a levaram se exilar junto de Tristdo na floresta. Caso fosse de fato inocente, a
rainha deveria ter feito sua defesa e prestado um juramento diante do rei e de toda corte, pois,
dizem os bardes, “de vOs tal falta entdo cobrou-se / e, de teu reino, nods, bardes, / em variadas
ocasides, / rogamos, pois, que ela jurasse / Tristdo ndo ser quem ela amasse” (BEROUL, 2020,
p. 241, vv. 3043-3048).%

Os bardes pressionam para que um julgamento formal seja marcado, e que Isolda “deve
jurar que sdo mentiras” (BEROUL, 2020, p. 240-241, v. 3049)% todas as acusagdes e dentnicas
a ela imputadas. Caso contrario, “se ndo concorda ela em jurar, / faz teu império ela deixar”
(BEROUL, 2020, p. 241, v. 3053-3054).2* Segundo Jacyntho Lins Brandio, o texto de Béroul
¢ fruto do mundo para o qual o compds (BRANDAO, 2020, p. 40), ou seja, um valioso
repositorio de informagdes acerca das normas sociais, dos procedimentos juridicos e de uma
estrutura “carregada de aspectos crus dos mecanismos sociopoliticos que impossibilitam a
concretizagdo do amor adultero penosamente sustentado pelo casal protagonista”
(ALTEPARMAKIAN, 2023, p. 13). Desse modo, para além do mérito narrativo, a preocupagao
dos bardes de Marc detém seu grau de historicidade, o que leva o rei a aceitar a realizacdo do
julgamento, apds ser convencido pela propria Isolda de sua necessidade. E entdo que a rainha

profere as seguintes palavras:

Nao tenho, rei, aqui parente, / que a minha causa me sustente / e guerra faga ou
rebelido. / Mas disso ndo me ocupo ndo: / falem de mim, ndo tenho cura. / Se querem
eles ter-me a jura / ou querem que seja julgada, / se assim me querem maltratada, /
fixem a data — que se faca! (BEROUL, 2020, p. 250-253, vv. 3239-3245).2

A rainha evoca a memoéria de sua gente (parent) na impossibilidade de ter alguém de
sua propria terra para tomar sua defesa quando da chegada do julgamento. Sozinha em um outro

pais, Isolda serd julgada pela lei da Cornualha ou, pelo menos, dos dispositivos juridico-legais

14
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

Mi 4

%

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos Ceitas e Germanicos ISSN 1519-9053

do contexto anglo-normando da segunda metade do século XII. A prova da ordalia de fogo esta
presente apenas nas versoes de FEilhart, Gottfried e na saga norueguesa, indicando que,
possivelmente, também estaria contida nos versos perdidos do 77. No texto de Béroul, o
juramento de Isolda ¢ observado pelo rei Marc, pela corte e também pelo rei Artur e seus
cavaleiros, cabendo a rainha apenas jurar, com suas maos sob as reliquias de Deus, que nunca
havia partilhado seu corpo com outro homem além de Marc (BEROUL, 2020, p. 308-309, vv.
4197-4214).

Segundo Robert Bartlett, a pratica da ordalia (judicium Dei) teria suas origens tragadas
até o século VI, pelo menos no mundo franco, cuja mencao mais antiga apresenta-se no texto
da primeira recensdo da Lei Salica (BARTLETT, 1986, p. 5). A historia de sua difusdo no
Ocidente medieval poderia ser dividida entre dois periodos, séculos VI-VIII e do século VIII
até o XIII. Durante a Idade Média central, tornaram-se procedimento comum em ambos 0s
contextos, insular e continental, sendo proibidos em 1215 pelo papa Inocéncio III, no IV
Concilio de Latrdo.?® Bartlett, no entanto, comenta que as primeiras referéncias a pratica em
ambito insular estdo presentes em alguns codigos legais da Irlanda entre os séculos VII-VIII
(BARTLETT, 1986, p. 5). Sob o nome de fir caire, fir fogerrta, “prova ou verdade do
caldeirdo”) ou mesmo fir De, “prova de Deus”, em irland€s antigo, “esta forma de prova foi
usada especialmente para testar a legitimidade de requerentes duvidosos dos direitos e
propriedades dos parentes” (BARTLETT, 1986, p. 5).

A prova da ordalia de fogo, desse modo, narrativa e historicamente, ndo seria
desconhecida de Isolda. Embora soe um tanto quanto repetitivo, Isolda €, antes de mais nada,
uma mulher irlandesa, uma filha de rei que, como registram as leis de seu pais, pertencia a um
grupo privilegiado legalmente, os nemed (“‘sagrados”) (KELLY, 1988, p. 9). Ernest York
comenta ainda que, na Alemanha, a pratica subsistiu pelo menos até o século XIV, o que
explicaria porque Gottfried von Straflburg, escrevendo no inicio do século XIII, a relatou em
seu Tristan und Isolde como algo contemporaneo (YORK, 1971, p. 3). A variedade das provas
de ordalia ndo eram reduzidas apenas a diversidade de suas formas de aplicagdo, e sim
elaboradas e condicionadas mediante os contextos em que foram enunciadas.

Mesmo que outras fontes, como hagiografias, cronicas, sagas, etc., mencionem
exemplos de personagens submetidos a prova, o caso de Isolda é paradigmatico porque
exemplifica duas caracteristicas importantes para a aplicagdo dos testes: I) algumas ordalias

tém como categoria central de interesse questdes voltadas a pureza sexual, majoritariamente,
15
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

MJ‘ 4

%

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos Ceitas e Germanicos ISSN 1519-9053

relacionadas as mulheres; II) diferentemente de outros exemplos na documentagao do periodo
medieval, Isolda, de fato, ¢ uma mulher adultera, sendo, portanto culpada de suas transgressoes

com Tristdo (BARTLETT, 1986, p. 16-18). Na cena do julgamento narrada no 7GS, 1é-se que:

O ferro foi colocado no fogo. A boa rainha Isolda deu sua prata, seu ouro, suas joias e
todas as roupas e palafréns que ela tinha para ganhar o favor de Deus, para que Ele
pudesse ignorar suas evidentes ofensas e restaurar sua honra. (BECHSTEIN, 1891, p.
180-181, vv. 15646-15654, vol. II; GOTTFRIED VON STRASSBURG, 2004, p.
247y

A cena da ordalia ¢ também um episddio de humilhacdo publica para uma mulher. Isolda
¢ despida de seus adornos (ouro, prata, joias) e expropriada de seus bens (roupas, cavalos), e
passa a assumir, sob o viés do ascetismo cristdo, uma postura de humildade, discri¢ao e
prudéncia. Somente assim, a rainha teria como angariar uma interferéncia positiva advinda de
Deus nos rumos de seu julgamento. A ordalia de fogo, a qual Isolda foi submetida, consistia em
quatro etapas — convocagao, peti¢do, julgamento e prova —, divididas ainda em dois grandes
“termos” (assizes), os do suplicante e os de julgamento (YORK, 1971, p. 3). O TGS narra todas
essas etapas, culminando na prova final, em que o rei e toda a corte acompanham o momento

em que [solda toma em suas maos o ferro em brasa:

‘Agora pegue o ferro em suas maos e, dentro dos termos que nos indicou, que Deus a
ajude em sua necessidade!” “Amém!”, disse a bela Isolda. Em nome de Deus, ela
pegou o ferro, carregou-o e nao foi queimada. (BECHSTEIN, 1891, p. 183, vv. 15728-
15736; Gottfried von Strassburg, 2004, p. 248)%

Com isso, Isolda tem sua inocéncia confirmada, julgada pela lei cornualha e absolvida
pela justi¢a divina, pois foi “manifestado e confirmado a todo o mundo que Cristo em sua
Grande Virtude ¢ maleavel como uma manga levada pelo vento” (BECHSTEIN, 1891, p. 183,
vv. 15737-15740, vol. II; GOTTFRIED VON STRASSBURG, 2004, p. 248),%° e que, por isso
mesmo, jamais negara ajuda a qualquer coragdo que tenha perpetrado “atos honestos ou
fraudes” (BECHSTEIN, 1891, p. 183, vv. 15745-15746, vol. II; GOTTFRIED VON
STRASSBURG, 2004, p. 248).3°

Robert Bartlett comenta que o exemplo literario de Isolda estd em conformagdo com
outros casos relatados na documentagdo medieval acerca de rainhas e demais mulheres
injusticadas,?! embora o caso da princesa da Irlanda seja excepcional devido a natureza culposa

de suas ac¢des. Afinal, o episddio da ordalia de Isolda € paradigmatico porque propde um modelo

16
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

Mi 4

%

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos Ceitas e Germanicos ISSN 1519-9053

narrativo a ser apropriado e reproduzido em obras contemporaneas e/ou futuras. A saber, o
retrato de uma mulher adultera e aristocrata, profundamente dividida entre o dever e honra, cuja
imagem em termos laudatorios ou condenatdrios ajunta-se a de uma outra figura literaria, a
Guinevere de Chrétien de Troyes, em seu Le chevalier de la charrette (c. 1177-1181). Sao elas
alguns dos principais exemplos do fine amors, esse amor profano, essa “erdtica do controle do
desejo” (REGNIER-BOHLER, 2017, p. 58), cuja forga a Igreja procurou condenar e agrilhoar
“no quadro de uma conjugalidade fechada e sacralizada” (DUBY, 2013, p. 76).

Portanto, em um contexto histoérico em que as dentncias e acusagdes de infidelidade
feminina e os julgamentos por ordéalia foram complementares um ao outro, “era natural para os
contadores de historias medievais mover sua trama das acusagdes de adultério para o drama da
provacao” (DUBY, 2013, p. 76). Em relagao a historicidade da pratica e suas correspondéncias
nos contextos normando e da Inglaterra anglo-saxa, Ernest York pontua que ha algumas
diferengas entre o que as véarias versdes da historia narram. Segundo o autor, “nota-se que nos
romances o juramento de denegacao ¢ separado do recurso pela sentenga medial e € feito pouco
antes do julgamento” (YORK, 1971, p. 5), e que, mesmo que o tempo de intervalo entre um e
outro variasse de acordo com a natureza do caso julgado, em crimes capitais — como o adultério
—, 0 acusado deveria pronunciar de imediato, como assim vigorava da €poca anglo-saxa até o
inicio do século XII (YORK, 1971, p. 4-5).

York supde que essa postergagdo no julgamento de Isolda poderia derivar de uma origem
normanda ou mesmo noérdica. Pois, na Inglaterra p6s-1066, “o juramento pode ser eliminado
ou adiado para um estagio posterior. Nesse tipo de procedimento, no entanto, o articulado se
encerra com o oferecimento de prova” (YORK, 1971, p. 5), o que ndo foi observado no processo
movido contra Isolda, afinal, em seu caso, o “juramento ¢ adiado, mas ndo se conclui com a
apresentacao de provas. E elas sdo enderecadas ao autor e ndo ao tribunal, ao qual normalmente
seriam enderecadas durante o periodo normando” (YORK, 1971, p. 5).

Entretanto, qual seria o procedimento a ser seguido caso Isolda fosse julgada de acordo
com as leis de sua propria terra? O que teriam a dizer as cole¢des de leis irlandesas, cuja riqueza
e complexidade tendem a a dificultar definigdes mecanicas ou imediatas relacionadas aos
assuntos até aqui discutidos?

De um modo geral, os testemunhos legados pela sociedade irlandesa pré-conquista
denotam uma enorme profusdo de discursos, praticas e estruturas que a descrevem como sendo

profundamente hierarquizada, de carater patriarcal e com uma economia predominantemente
17
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

MJ‘ 4

%

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos Ceitas e Germanicos ISSN 1519-9053

ruralizada, além de considerar a logica poliginica em relagdo aos matriménios como a
responsavel por manter o funcionamento minimamente organico de seu ecossistema social. Em
suma, evidéncias documentais — sobretudo na figura de seus cdodigos legais — que informariam
uma quase “obsessdo” por “status e coddigos de comportamento” (DOWNHAM, 2018, p. 61).
Em uma sociedade patriarcal, como a irlandesa, os mais variados assuntos de toda a vida
“social, legal, politica e cultural eram dominados pelos homens, como acontecia em todas as
sociedades medievais europeias” (O CROININ, 2017, p. 147). Profundamente marcada pela
hierarquizagdo com base na diferenga entre livres e escravizados, a l6gica predominante foi a
de que “escravizados a parte, a sociedade laica e clerical operava por meio de um elaborado
sistema de hierarquias de status, cada hierarquia relacionada a uma fun¢do separada”
(DHONNCHADHA, 2013, p. 17). Em uma das cole¢des de leis mais antigas da Irlanda, o
Senchas Mar (“Grande Tradigdo”, doravante, SM) compilada por volta do século VIII, 1&-se

que:

A tradigdo dos homens da Irlanda [Seanchur fear n-Eireand]: o que a preserva? A
recordagdo conjunta de dois ancidos, a transmiss@o de um ouvido a outro, a recitagdo
dos poetas, o acréscimo vindo da Lei da Escritura, o amparo na lei da natureza; pois
esses sdo os firmes alicerces sobre os quais se assentam os julgamentos do mundo.
[...] E ai que se determinou [a distingdo entre] rei e camponés, rainha e ndo rainha,
nobre e vil, prospero e indigente, afortunado e desafortunado. K ai que se determinou
a compensacio [dire] de cada um conforme sua posi¢cao. Pois 0 mundo estivera
em igualdade até que a Grande Tradic#o [Senchar Mar] viesse a ele. (HANCOCK,
1865, p. 29; p. 40, vol. 1, grifo meu)*?

As leis compiladas na colecdo teriam por objetivo, portanto, legitimar e estabelecer as
devidas diferencas entre os grupos e classes sociais, tendo por base uma medida fundamental
para o sistema juridico irlandés pré-conquista: o “preco da honra” (/og n-enech), valor
atribuido aos individuos que nasceram livres em uma comunidade (tfudth). O texto de
introducao ao SM, citado acima, representa bem essa perspectiva. Afinal, alega-se que antes de
sua aplicagdo, o mundo estava em um estado de perfeita igualdade entre os individuos. Em uma
sociedade desigual e baseada no status, o “preco da honra” era “geralmente derivado da posse
de propriedade usada para gerar riqueza independente” (MCLEOD, 1996, p. 280), variando,
inclusive, de acordo com a posi¢io ocupada na estrutura social.’®> Ademais, o peso dessa
estrutura legal acarretou na pratica comum das “classes vulneraveis a buscar protecao das elites

por meio de clientes ou outros contratos” (DOWNHAM, 2018, p. 68).

18
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

Mi 4

%

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos Ceitas e Germanicos ISSN 1519-9053

Havia, inclusive, tratados legais especificos referentes as diferentes classes. E o caso
dos dois Bretha Némed [“Julgamentos das pessoas privilegiadas™], também datados do século
VIII. Nesses documentos, sdo colocadas em questdo as leis relativas ao grupo dos
“privilegiados” (nemed) na sociedade irlandesa. Dando atengdo especial para clérigos, poetas e
juizes, essas leis versam acerca de seus privilégios e responsabilidades, bem como abordam
diversos outros assuntos, como tutela, penhoras, etc. Aos poetas (filid), por exemplo, era
recomendado que nio tentassem “saquear, nem matar, nem entrar em conflito” (O CORRAIN;
BREATNACH; BREEN, 1984, p. 422), mas que, ao contrario, adotem “a verdade, que rejeitem
a falsidade, que sigam os caminhos da poesia, as correntes da inspira¢do” (O CORRAIN;
BREATNACH; BREEN, 1984, p. 422).>* Somente assim poderiam engajar-se na producio de
uma “arte forte e justa de poesia (louvor), [pois] banquetear-se com um rei ¢ um caminho
honroso” (O CORRAIN; BREATNACH; BREEN, 1984, p. 422).3°

E valido ainda comentar acerca da logica que possibilitou aos agentes responsaveis pela
institucionalizagdo dos discursos e dispositivos de hierarquizagao, estratificagao e divisao social
e sexual do trabalho operarem dentro de determinados espacos sociais. Em sua maioria homens,
foram eles clérigos que almejaram a consolidagdo da doutrina cristd e o cumprimento dos
canones elaborados muitas vezes a revelia da curia romana; integrantes de uma classe druidica
especifica responsaveis pela preservacdo das tradicdes histdricas e culturais irlandesas, os
poetas; historiadores, cronistas, hagidgrafos, e juizes locais.

Miirin Ni Dhonnchadha comenta que para os homens dessa sociedade, a centralidade
do status era a0 mesmo tempo uma questao de posi¢ao social e de honra pessoal e, mesmo em
casos em que uma perda gradativa dessa mesma honra fosse observada, ocasionada por um tipo
de acdo indevida e/ou tipificada nas leis consuetudinarias, dificilmente isso acarretaria em uma
mudanga nominal de posicdo, sobretudo para setores das classes dominantes
(DHONNCHADHA, 2013, p. 18). Entretanto, a autora comenta que € precisamente essa dupla
caracteristica que unificou os conjuntos de leis e permitiu o estabelecimento de hierarquias
funcionais pertencentes e controladas pelos homens, o que acabou por constituir “a principal
razdo pela qual a honra era tdo importante no estabelecimento do status das mulheres”
(DHONNCHADHA, 2013, p. 19).

Portanto, as leis que vigoravam na Irlanda alto-medieval detinham uma natureza que
demarcava sua carga normativa, aristocratica e masculina. Se o status era baseado na honra,

para as mulheres em geral “a medida de sua honra era a sua conduta sexual”
19
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

ez

==
% Brathair Brathair 24, 2024
(S ) E;rupo‘ de EstL{??s(SfiF?i?lgermamcos ISSN 1519-9053

(DHONNCHADHA, 2013, p. 19). Desse modo, mesmo em sua terra natal, ainda que
pertencesse ao grupo socialmente privilegiado, Isolda enfrentaria problemas legais, seu caso
sendo avaliado minuciosamente dentro desse contexto. Em rela¢do a lei candnica, algumas
informacdes podem ser comparadas mediante a analise dos textos produzidos e circulados no
contexto irlandés pré-conquista.

O conjunto de canones reunidos sob o nome de Collectio Canonum Hibernensis (século
VIII), ou apenas Hibernensis — doravante, HB — por exemplo, menciona as virtudes da castidade
para ambos os sexos, ao dizer que “a virgindade ¢ a beleza da igreja, a joia da piedade, a cabega
da santidade, a flor da castidade, o comeco da vida, a moderagdo guardia, a padroeira da
inocéncia, a amiga da justica, a erradicadora dos vicios, a conquistadora de desejos”
(FLECHNER, 2019, p. 350).3® Ora, Isolda ndo era mais virgem quando aportou na Cornualha
e aguardava os preparativos para o seu casamento com o rei Marc. J4 havia entregado sua pureza
a Tristao, cedendo aos efeitos da pog¢do e consumando seu amor-desejo com o amante durante
a travessia em alto-mar. De modo a esconder a sua condicao, Isolda, junto a Tristdo, elabora um
engodo que envolve Brangien, ama de companhia da entdo princesa, que a ira substituir no leito
marital durante a noite de nupcias, como narrado no 77 (THOMAS D’ANGLETERRE, 1995,
p. 126, vv. 131-139). E a virgindade (pucelage) de Brangien que é tomada por Marc que, em
estado de embriaguez, acaba por ndo reconhecer que a moca na verdade ndo era sua esposa,
Isolda (THOMAS D’ANGLETERRE, 1995, p. 127, vv. 146-154).

Em um cénone acerca do comportamento de “falsas virgens” (De simulatis uirginibus
et eorum moribus), os compiladores do HB mencionam a pratica do manejo de “pocdes
esterilizantes” (sterelitatem bibunt) (FLECHNER, 2019, p. 351), além de comentarem acerca
das mulheres que, ao terem consciéncia de suas gestacdes, “contemplam as poc¢des do delito do
aborto” (FLECHNER, 2019, p. 351).37 Pelas evidéncias narrativas em todos os romans de
Tristan, ndo € possivel inferir ao certo se “bebida do amor” tomada pelos amantes continha tais
propriedades abortivas, no caso de Isolda, e/ou esterilizantes, no caso de Tristdo.

Ora, compiladores do HB, Ruben de Munster e Ci Chuimne de Iona, ambos clérigos de
notavel distingdo intelectual, demonstraram um conhecimento acerca de certas praticas
medicinais que envolvem diretamente o manejo de filtros, unguentos e mesmo pogdes cujas
propriedades, além de “magicas”, sdo potencialmente danosas e de natureza maligna
(FLECHNER, 2021, p. 13-14). O fato da mae de Isolda, ela mesma uma rainha, ter elaborado

a pocao com suas proprias maos, indica que esse conhecimento ndo era algo circunscrito aos
20
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

Mi 4

%

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos Ceitas e Germanicos ISSN 1519-9053

circulos de fora das cortes aristocraticas, embora essa informacgao tenha sido aproveitada, para
efeitos narrativos, como uma ligacao direta entre Isolda e os conhecimentos tradicionais de sua
terra natal.

Segundo o 7B, apds o episoddio da noite de niipcias, os amantes continuam a se entregar
a paixao arrebatadora que cultivam um pelo outro, pois “amor ndo da para ocultar / pois sempre
pisca um p’ra seu par” (BEROUL, 2020, p. 89, vv. 575-576).3® Ambos sio avistados pelos
bardes de Marc que, “num jardim, sob um enxerto, / viram Isolda em desacerto / junto a Tristao,
nesse lugar, / o que ninguém quer tolerar, / vezes sem fim os viram pois, / do rei no leito e nus
os dois” (BEROUL, 2020, p. 88-91, vv. 589-595).> Com o adultério dos amantes sendo
inequivocamente testemunhado pelos bardes de Marc, os amantes passam a estar sob uma
vigilancia cada vez maior, sendo a corte um local ndo mais seguro para os seus encontros
amorosos. Ainda em rela¢dao ao tema levantado, novamente, a documentacdo canonica insular
fornece vislumbres interessantes, como € o caso do assim chamado / Sinodo de Patricio.

Nesse documento, atribuido a Sao Patricio (c. 387-461), cuja datacdo ¢ estimada entre
o final do século V e inicio do VI (BINCHY, 1968), alguns canones mencionam as respectivas
punig¢des aplicadas em dois casos bem familiares a historia de Isolda e Tristdo. Lé-se no canone
§ 19 que “uma mulher cristd que tomou um homem em casamento honroso e depois o abandona
e se entrega a um adultero, ela que faz isso deve ser excomungada” (BIELER, 1963, p. 57),%
enquanto que o canone § 22 declara que “se alguém der sua filha a um homem em casamento
honroso e ela ama outro, € ao consentir com ela e receber um dote, ambos serdo excomungados
da Igreja” (BIELER, 1963, p. 57).*!

Se for possivel acreditar que a lei canonica incidiu sobre a sociedade irlandesa da Alta
Idade Média de modo complementar as “leis seculares” vigentes, pode-se entdo, como apontou
Roy Flechner, considera-las ‘“categorias separadas que as vezes exerciam uma interagao
frutifera entre elas” (FLECHNER, 2021, p. 68). Desse modo, o fato de ambas as passagens
acima citarem a excomunhao como pena maxima aplicada ao crime de adultério informa que,
durante os séculos iniciais de cristianizacdo da Ilha Esmeralda, houve um esfor¢o da Igreja
irlandesa de buscar um combate a pratica da poliginia. Em relag¢do a correspondéncia que pode
ser estabelecida entre a situagdo de Isolda e suas respectivas implica¢des no caso da observacao
dos canones mencionados, ela e Tristdo seriam, por 6bvio, excomungados pela Igreja. Ademais,
embora ndo se tenha registro textual — em virtude do carater fragmentario das narrativas

tristanianas — se os pais de Isolda sabiam daquilo que se passava com sua filha na distante
21
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

MJ‘ 4

%

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos Ceitas e Germanicos ISSN 1519-9053

Cornualha, s6 se pode supor que nos fragmentos desaparecidos Isolda teria se correspondido
com seus pais, em especial sua mae, acerca dos problemas que lhe afligiam.*?

Dentro da colecdo do SM, estdo agrupadas um conjunto de sentengas legais que sdo
listadas em sete itens, chamadas de heptiades (sechtae). Dentre elas, a heptiade § 15 versa
acerca de algumas mulheres as quais ¢ vedado o direito de compensacao em caso de dano e/ou
ofensa ou mesmo o pagamento de seu “prego de honra”: a que rouba, a que zomba, a que trai,
a que mente, a prostituta, a que nega hospitalidade e comida e a que inflige danos fisicos (a si
ou a outros) (HANCOCK, 1901, p. 177-179, vol. V).** Nas triades, a formula é parecida, “§
185. Trés mulheres que nao tém direito a multa [dire]: uma mulher que ndo se importa com
quem dorme, uma ladra, uma feiticeira” (MEYER, 1906, p. 25).%

Em todos esses excertos, a mengdo ao adultério incute uma penalizagdo correspondente
a esse tipo de delito. Nao por acaso, a literatura sapiencial vernacular, expressada pelas triades,
continha maximas que afirmavam peremptoriamente quais valores uma mulher deveria

preservar e quais vicios eram condenados:

§ 91. Trés sorrisos que sdo piores que a tristeza: o sorriso da neve derretendo, o sorriso
de sua esposa para vocé depois que outro homem esteve com ela; o sorriso de um céo
pronto para lhe atacar.

[...]§ 180. Trés qualidades de uma boa feminilidade: manter a lingua presa, a castidade
firme, e os cuidados com o lar. (MEYER, 1906, p. 13; p. 24)¥

Além disso, as mulheres irlandesas aparecem na documentacido como sendo legalmente
“incapazes” (baeth), cabendo, desse modo, a tutela por parte de seus esposos, filhos ou parentes
de sangue em relagdo aos assuntos legais. Novamente, a triades refor¢gam esse carater subalterno
das mulheres em relagdo aos homens: “§ 150. Trés contratos que sdo anulados por decisdo de
um juiz: os contratos de uma mulher, de um filho, de um cozinheiro; § 151. Trés incapazes de
contratos especiais: o filho de pai vivo, a noiva, o servo de um senhor” (MEYER, 1906, p. 21).4
Esses testemunhos diversos acerca das condigdes femininas na Irlanda alto-medieval foram
perpassados e mediados pelos interesses especificos de seus artifices, a partir de uma ideologia
aristocratico-masculina particularmente caracteristica das sociedades medievais do Ocidente
europeu, cuja personagem Isolda estaria submetida mesmo se fosse julgada de acordo com as
leis de sua gente.

Como informado no poema de Gottfried, Isolda detinha o dominio de outras linguas

além do irlandés, como o francés e o latim. Da sua familiaridade com este ultimo, inclusive, é

22
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos Ceitas e Germanicos ISSN 1519-9053

possivel inferir que ela, como esperado de alguém de sua posigao, tenha recebido o minimo de
educagdo eclesiastica de seus tutores. Essa informagdo torna-se algo essencial dentro das
narrativas tristanianas e na propria constru¢do da personagem nos romans, afinal, o tipo de
educacdo moral e religiosa a qual travou contato durante sua infancia acabam por conflitar com

o sentimento proibido que ela nutria em relagdo a Tristdo.

Consideracoes finais

As tensoes entre corpo ¢ alma foram assunto comum ao medievo, € os textos literarios
da época nao se furtaram a explorar tal questdo, fosse de maneira sutil ou mesmo explicita,
como demonstrado nas romans tristanianos e nas demais narrativas imbuidas pelo ideal do fine
amors. A dualidade entre a elevagdo e condenagdo do corpo, aspectos que Isolda que foi
constantemente submetida, nas palavras de Jacques Le Goff e Nicolas Truong, foi uma das
grandes metédforas da cristandade medieval, pois “descrevia a sociedade e as instituigdes,
simbolo de coesdo ou de conflito, de ordem ou de desordem, mas sobretudo de vida organica e
de harmonia” (LE GOFF; TRUONG, 2010, p. 13).

Que se observe um ultimo exemplo de algumas dessas contradi¢des a luz da literatura
sapiencial fornecida pelas triades. A triade 110 diz o seguinte: “§ 110. Trés companhias que
trazem amor a boa fortuna: siléncio, diligéncia e sinceridade” (MEYER, 1906, p. 15).*” Por sua
vez, 1é-se na triade § 160 que dentre aqueles que ndo podem renunciar a uma autoridade
preexistente, estdo “um filho de seu pai, uma esposa de seu marido, um servo de seu senhor”
(MEYER, 1906, p. 21).*® A primeira triade destaca versam quais os atributos morais esperados
de uma mulher recatada: a diligéncia, o siléncio e a sinceridade. Em seus romans, Béroul e
Thomas levantam continuadamente as suas audiéncias questionamentos e incitam a dubiedade
das atitudes tomadas Isolda. Embora Béroul seja um narrador decididamente parcial e favoravel
aos amantes, seu Iristan € conhecido por destacar as habilidades retéricas de Isolda e os
subterfigios intelectuais nos quais a rainha se vale para defender ou justificar suas acoes,
colocando em xeque a veracidade e a honestidade dos discursos de Isolda. Esse ¢ o caso do
famoso episddio do juramento dibio de Isolda narrado no 7B.

Quando de seu julgamento, Isolda precisaria atravessar um vau para chegar até a
presenga de Marc, do rei Artur e todos aqueles que vieram assistir a corte judicial. E entdo que

Tristdo, sob o disfarce de um leproso, se oferece para carregar a rainha até o pulpito onde
23
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

T >

==
{ Brathair Brathair 24, 2024
(S ) E;rupo de Estudos(Ceitas if;ermamcos ISSN 1519-9053

proferiria sua defesa e juraria sob as reliquias sagradas que jamais teve por ele “amor comum /
[...] que redundasse em vilania, / ou num amor por putaria” (BEROUL, 2020, p. 306-307, v.
4163; vv. 4165-4166).* Reconhecendo o amado sob disfarce, Isolda ordena-lhe:

[...] vira a tua face e da-me o dorso: / eu o montarei como valete. / Ele, sorrindo, se
submete, / o dorso vira e ela ja monta. / Rei, conde, todos ddo-se conta: / as coxas na
muleta aperta, / um pé levanta, o outro acerta, / que vai cair as vezes faz / fingindo dor
tdo contumaz. / Isolda, a bela, a cavalgar, / perna de c4, pernade ... (BEROUL, 2020,
p. 293, vv. 3930-3940).%°

Chegada a hora de jurar sob as reliquias e negar todas as acusagdes langadas contra ela,

Isolda faz o seguinte pronunciamento:

Santas reliquias vejo aqui. / Pois escutai como vos juro, / aquilo que ao rei asseguro:
/ se me tem Deus e Santo Hilario, / reliquias tais e o santuario, / todas que aqui agora
estdo, / todas que pelo mundo vdo, / nunca entre as coxas me entrou homem, / fora
o0 leproso que mesmo ontem / me carregou além do charco, / e meu marido: este,
o rei Marco. / Os dois da minha jura excluo, / mas todos outros nela incluo; / os dois
assumo, como for, / o lazarento e meu senhor: / tive o leproso entre estas pernas.
(BEROUL, 2020, p. 308-309, vv. 4198-4214)°!

No poema de Béroul, o texto se interrompe logo apds Isolda reafirmar que teve o leproso
entre suas pernas, nao sendo possivel, nesse caso, saber se o julgamento teve outras etapas como
a prova da ordalia de fogo, presente na versdo de Gottfried. Apds a sua jura, Isolda ¢
prontamente aclamada pelo povo que assistia ao julgamento, e Béroul, mais uma vez tomando
as dores da rainha, proclama “maldito quem duvidar ¢!” (Mal ait jamais [’en mesquerra!)
(BEROUL, 2020, p. 310-311, v. 4231). Em seu estudo critico acerca do poema de Béroul,
Jacyntho Lins Branddo chama atengdo para as estratégias narrativas do poeta, mobilizadas para
prender sua audiéncia ou mesmo desviar a atencdo desta em relacdo aos temas por ele
levantados. Para Brandao, uma das chaves analiticas para se interpretar e saborear melhor os
complexos, irdnicos e divertidos versos de Béroul ¢ a figura de linguagem chamada silepse,
cujo principal recurso na obra de Béroul “¢ o dizer ndo dizendo” (BRANDAO, 2020, p. 25).

Atuando como uma “figura de omissao que rompe as fronteiras entre a parte e o todo, a
espécie e o género, a matéria e o objeto, o singular e o plural, o determinado e o indeterminado”
(BRANDAO, 2020, p. 25), seu uso por Béroul teria por objetivo causar na audiéncia um efeito
de “concordancia inesperada” em relacdo as palavras e agdes de Tristdo e Isolda. Desse modo,

Béroul joga com uma dupla audiéncia, externa e interna ao texto, acerca da veracidade das

24
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

A=
Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estudos.Ceitas e Germanicos ISSN 1519-9053

palavras de Isolda e mesmo com o atributo da sinceridade que a princesa irlandesa tomou para
si de modo a garantir a sua seguranga ¢ a de seu amado.

A triade § 160, por sua vez, lembra o dever atribuido e esperado de uma esposa diante
de uma autoridade masculina, no caso, a do marido. Comparada a uma crianga € mesmo a um
servo, denota-se aqui a necessidade de uma tutela em relagdo a mulher, acdo essa também
subvertida, mesmo que sutilmente, por Isolda ao longo de toda a narrativa. Embora mantenha
a cortesia e o respeito que a posi¢do de seu marido exige, a rainha em nenhum momento deixa
de expor suas visdes e mantém firme seus posicionamentos mesmo quando estes sdo
antagonicos ao de Marc. Basta citar que € a propria Isolda quem diz ao rei que ird aceitar seu
julgamento, ditando, inclusive, os termos de sua audiéncia publica: ela faz questdo que Artur e

seus cavaleiros 14 estejam como juizes e testemunhas de sua inocéncia:

Terei na data, por sua graga, / o rei Artur e companhia. / Se ante ele, pois, se me anistia,
/ quem me quiser inda acusar, / hd quem va me justificar / (quem viu-me a jura feita
entdo) / contra um cornualho ou saxdo. / Os pulhas quero que, presentes, / vejam mi’a
jura consistente. / Se ali ao rei Artur bem vés, / Gauvain, sobrinho seu, cortés, / Girflet
e Keu, seu senescal — / tem cem vassalos, no total — / contra mim nada mentirdo, /
contra as caltinias lutardo. (BEROUL, 2020, p. 252-253, vv. 3248-3261)%

Com base nas reflexdes acima, € razoavel admitir a viabilidade de se articular contextos,
histérias e culturas aparentemente tdo dispares, de modo a apresentar correspondéncias e
mesmo inovagoes da literatura cortesa escrita em francé€s em relagdo aos substratos irlandeses
que preenchem toda a tradi¢do das narrativas tristanianas. No caso de Isolda, ¢ evidente nao
apenas o “empréstimo” cultural, mas também o historico, quando, no exame da documentagao
irlandesa, as inimeras possibilidades de interpretacdo das narrativas literarias do contexto

anglo-normando apresentam-se vidveis com suas conexodes insulares.

Referéncias

Fontes

BECHSTEIN, Reinhold (ed.). Gottfried’s von Strassburg Tristan. Leipzig: F. A. Brockhaus,

1891, 2 vols. Disponivel em:

<https://archive.org/details/gottfriedsvonst03bechgoog/mode/2up>. Acesso: 06 mar., 2024.

25
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair
https://archive.org/details/gottfriedsvonst03bechgoog/mode/2up

ez

==
< Brathair Brathair 24, 2024
e PN I

BEROUL. O romance de Tristdo. [Trad.: Jacyntho Lins Branddo]. Sdo Paulo: Editora 34,
2020.

BIELER, Ludwig (ed.). The Irish penitentials. Dublin: Dublin Institute for Advanced Studies,
1963.

FLECHNER, Roy (ed.). The Hibernensis, vol. I: a study and edition. Washington, D.C.: The
Catholic University of America Press, 2019.

GOTTFRIED VON STRASSBURG. Tristan: with the ‘Tristran’ of Thomas. [Introduction and
translation by A. T. Hatto]. 3™ ed. London: Penguin, 2004.

HANCOCK, W. Neilson et al (eds.). Ancient laws of Ireland: introduction to Senchus Mor,
and Athgabail, or law of distress. Dublin: Alexander Thom, 87 & 88, Abbey-Street; Hodges,
Foster & Co., 104, Grafton Street; London: Longmans, Green, Reader, and Dyer, 1865, vol. 1.
HANCOCK, W. Neilson et al (eds.). Ancient laws of Ireland. Uraicecht Becc and other
selected Brehon Laws tracts. Dublin: Alexander Thom, 87 & 88, Abbey-Street; Hodges, Foster
& Co., 104, Grafton Street; London: Longmans, Green, Reader, and Dyer, 1901, vol. V.
LACROIX, Daniel ; WALTER, Philippe. (ed.) Tristan et Iseut : Les poémes frangais ; La saga
norroise. Paris : Librarie Générale Francaise, 1989.

MEYER, Kuno (ed.). The triads of Ireland. Dublin: Hodges, Figgis, & Co. Ltd, 1906.
MICHEL, Francisque (ed.). La chanson des saxons par Jean Bodel. Paris : J. Techener
Libraire Place du Louvre, 1839, tome 1.

TANNER, Norman P. (ed.). Decrees of ecumenical councils, volume one: Nicaea I to Lateran
V. London: Sheed & Ward; Georgetown University Press, 1990.

THOMAS D’ANGLETERRE. Tristan et Yseut. In : MARCHELLO-NIZIA, Christiane (ed.).
Tristan et Yseut : les premicres versions européennes. Paris : Gallimard, 1995, p. 123-212.
WALTER, Philippe (ed.). Cliges. In : POIRION, Daniel (ed.). Chrétien de Troyes — ccuvres
completes. Paris : Gallimard, 1994, p. 171-336.

Bibliografia

ALTEPARMAKIAN, Ana Carolina Pedroso. “Pur mei avez perdu la vie”: género e
historicidade no Roman de Tristan, de Thomas da Inglaerra (c. 1170). 395f. Dissertacao
(Mestrado em Historia) — Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas, Programa de

Pos-Graduagdao em Historia, Universidade de Sao Paulo, Sdo Paulo, 2023. Disponivel em:
26
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

=,

==
% Brathair Brathair 24, 2024
\S ) Grupo de Estudos Ceitziiifaermamcos ISSN 1519-9053

<https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-18052023-111717/pt-br.php>.

Acesso: 06 abr., 2024.

BALDICK, Chris. The concise Oxford dictionary of literary terms. 2" ed. Oxford, UK:
Oxford University Press, 2001.

BARTLETT, Robert. Trial by fire and water: the medieval judicial ordeal. Cambridge, UK:

Cambridge University Press, 1986.

BINCHY, D. A. St. Patrick’s First Synod. Studia Hibernica, n. 8, 1968, p. 49-59. Disponivel
em: <https://sci-hub.se/https://www.jstor.org/stable/20495893>. Acesso: 06 abr., 2024.
BRANDAO, Jacyntho Lins. Introdugdo. In: BEROUL. O romance de Tristio. Sdo Paulo:
Editora 34, 2020, p. 7-51.

BUSBY, Keith. French in medieval Ireland, Ireland in medieval French: the paradox two
worlds. Turnhout, BEL: Brepols, 2017.

DHONNCHADHA, Mairin Ni. Travelers and settled folk: women, honor and shame in
medieval Ireland. In: SHEEHAN, Sarah; DOOLEY, Ann (eds.). Constructing gender in
medieval Ireland. New York: Palgrave Macmillan, 2013, p. 16-38.

DOGGETT, Laine E. Love cures: healing and love magic in Old French romance. University
Park: The Pennsylvania State University Press, 2009.

DOWNHAM, Clare. Medieval Ireland. Cambridge, UK: Cambridge University Press, 2018.
DUBY, Georges. As damas do século XII: Heloisa, Isolda e outras damas do século XII. A
lembrancga das ancestrais. Eva e os padres. [1996]. [Trad.: Paulo Neves; Maria Lucia Machado].
Sao Paulo: Companhia das Letras, 2013.

FLECHNER, Roy. Making laws for a Christian society: the Hibernensis and the beginnings
of Church law in Ireland and Britain. London; New York: Routledge, 2021.

FRAPPIER, Jean. Structure et sens du Tristan : version commune, version courtoise. Cahiers
de civilisation médiévale, v. 6, n. 23, 1963a, p. 255-280. Disponivel em:
<https://www.persee.fr/doc/ccmed _0007-9731 1963 num 6 23 1274>. Acesso: 06 abr.,
2024.

FRAPPIER, Jean. Structure et sens du Tristan : version commune, version courtoise (suivre et

fin). Cahiers de civilisation médiévale, v. 6, n. 24, 1963b, p. 441-454. Disponivel em:
<https://www.persee.fr/doc/ccmed _0007-9731 1963 num_6 24 1285>. Acesso: 06 abr.,
2024.

27
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-18052023-111717/pt-br.php
https://sci-hub.se/https:/www.jstor.org/stable/20495893
https://www.persee.fr/doc/ccmed_0007-9731_1963_num_6_23_1274
https://www.persee.fr/doc/ccmed_0007-9731_1963_num_6_24_1285

=

==
< Brathair Brathair 24, 2024
e R, SN I

FERGUS, Kelly. A guide to early Irish law. Dublin: Dublin Institute for Advanced Studies,
1988.

FERRANTE, Joan. What really matters in medieval women’s correspondence. In: HOGEL,
Christian; BARTOLI, Elisabetta (eds.). Medieval letters: between fiction and document.
Turnhout, BEL: Brepols, 2015, p. 179-199.

GAFFNEY, Phyllis. Iseut la (dumb) blonde: portrayals of the queen in the Folies Tristan.
Romania, v. 113, v. 451/453, 1992-1995, p. 401-420. Disponivel: <https://shorturl.at/mpL06>.
Acesso: 06 abr., 2024.

GRIMBERT, Joan Tasker. Introduction. In: GRIMBERT, Joan (ed.). Tristan and Isolde: a

casebook. New York; London: Routledge, 2002, p. xv-xxviii.

GRIMBERT, Joan Tasker. The “Matter of Britain” on the continent and the legend of Tristan
and Iseut in France, Italy and Spain. In: FULTON, Helen (ed.). A companion to Arthurian
literature. New York: Wiley-Blackwell, 2009, p. 145-159.

HOGEL, Christian, BARTOLI, Elisabetta (eds.). Medieval letters: between fiction and
document. Turnhout, BEL: Brepols, 2015.

LE GOFF, Jacques; TRUONG, Nicolas. Uma historia do corpo na Idade Média. [Trad.:
Marcos Flaminio Peres]. 2* ed. Rio de Janeiro: Civilizacao Brasileira, 2010.

LEFEVRE, Sylvie. La lettre et ses adresses. In : HOGEL, Christian; BARTOLI, Elisabetta
(eds.). Medieval letters: between fiction and document. Turnhout, BEL: Brepols, 2015, p. 335-
358.

MARISCAL, Karla Xiomara Luna; ALVAR, Carlos. « Ne vus sanz mei, ne jeo sanz vus ».
Muertes de Tristan: Marie de France, Lai del chievrefoil. Letras, Buenos Aires, n. 86, julio-
diciembre, p. 24-32. Disponivel em:
<https://repositorio.uca.edu.ar/bitstream/123456789/16331/1/ne-vus-sanz-mei.pdf>.  Acesso:
06 abr., 2024,

MCLEOD, Neil. Property and honour-price in the Brehon law glosses and commentaries. Irish
Jurist, V. 31, 1996, p- 280-295. Disponivel em: <https://sci-
hub.se/https://www.]jstor.org/stable/44026829>. Acesso: 06 abr., 2024,

O CORRAIN, Donnchadh; BREATNACH, Liam; BREEN, Aidan. The laws of the Irish.

Peritia, V. 3, 1984, p. 382-438. Disponivel em: <https://sci-
hub.se/https://doi.org/10.1484/].Peri.3.77>. Acesso: 06 abr., 2024.

28
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair
https://shorturl.at/mpL06
https://repositorio.uca.edu.ar/bitstream/123456789/16331/1/ne-vus-sanz-mei.pdf
https://sci-hub.se/https:/www.jstor.org/stable/44026829
https://sci-hub.se/https:/www.jstor.org/stable/44026829
https://sci-hub.se/https:/doi.org/10.1484/J.Peri.3.77
https://sci-hub.se/https:/doi.org/10.1484/J.Peri.3.77

=

==
< Brathair Brathair 24, 2024
e PN

O CROININ, Daibhi. Early medieval Ireland, 400-1200. [1995]. 2" ed. New York: Routledge,
2017.

RAMM, Bem. Losing the plot: the melancholy of remembrance in the Old French Folie Tristan
poems. The Modern Language Review, v. 107, v. 1, January 2012, p. 108-123. Disponivel
em: <https://sci-hub.se/https://www.jstor.org/stable/10.5699/modelangrevi.107.1.0108>.
Acesso: 06 abr., 2024.

REED, Thomas L. Glossing the hazel: authority, intention and interpretation in Marie de
France’s Tristan “Chievrefoil”. Exemplaria, v. 7, n. 1, 1995, p. 99-143. Disponivel em:
<https://sci-hub.se/https://doi.org/10.1179/exm.1995.7.1.99>. Acesso: 06 abr., 2024.

REGNIER-BOHLER, Danielle. Amor cortés. [Trad.: Lénia Marcia Mongelli]. In: LE GOFF,

Jacques; SCHMITT, Jean-Claude. (orgs.). Dicionario analitico do Ocidente medieval. [Trad.:
Hilario Franco Junior (coord.). Sdo Paulo: Editora da Unesp, 2017, p. 55-66, vol. L.
ROUGEMONT, Denis de. O amor e o Ocidente. [1940]. [Trad.: Paulo Brandi; Ethel Brandi
Cachapuz]. Rio de Janeiro: Guanabara, 1988.

SANTOS, Dominique; FARRELL, Elaine Pereira. A importincia do estudo das supostas
periferias: a contribui¢do da Irlanda para a medievalistica brasileira. Revista Dialogos
Mediterranicos, n. 11, dez. 2016, p. 177-193. Disponivel  em:

<https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5848154>. Acesso: 06 abr., 2024.

STANESCO, Michel ; ZINK, Michel. Histoire européenne du roman médiéval : esquisses et
perspectives. Paris : Presses Universitaires de France : 1992.

WEISS, Judith. Insular beginnings: Anglo-Norman romances. In: SAUNDERS, Corinne (ed.).
A companion to romance: from classical to contemporary. Oxford, UK: Blackwell Publishing,
2004, p. 26-44.

WIND, Bartina. Elements courtois dans Béroul et dans Thomas. Romance Philology, v. XIV,
n. 1, August, 1960, p. 1-13. Disponivel em: <https://www.]jstor.org/stable/44939148>. Acesso:
06 abr., 2024.

YORK, Ernest C. Isolt’s ordeal: English legal customs in the medieval Tristan legend. Studies
in Philology, v. 68, n. 1, 1971, p. 1-9. Disponivel em: <https:/sci-
hub.se/https://www.jstor.org/stable/4173705>. 06 abr., 2024.

ZINK, Michel. Le Moyen Age — littérature frangaise. Nancy : Presses Universitaires de Nancy,
1990.

29
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair
https://sci-hub.se/https:/www.jstor.org/stable/10.5699/modelangrevi.107.1.0108
https://sci-hub.se/https:/doi.org/10.1179/exm.1995.7.1.99
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5848154
https://www.jstor.org/stable/44939148
https://sci-hub.se/https:/www.jstor.org/stable/4173705
https://sci-hub.se/https:/www.jstor.org/stable/4173705

T >

==
% Brathair Brathair 24, 2024
\S ) Grupo de Estuc?(fs Celtas e Germanicos ISSN 1519-9053

Celtic and Germanic Study Group

ZUMTHOR, Paul. A letra e a voz: a “literatura” medieval. [1987]. [Trad.: Amalio Pinheiro
(Parte I); Jerusa Pires Ferreira (Parte II)]. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1993.

Notas

' No original em francés antigo: « Ne sont que .iii. matieres a nul home antandant : / de France et de Bretaigne et
de Rome la grant ; / et de ces .iii. matieres n’i a nule samblant. / Li conte de Bretaigne sout si vain et plaisant ; /
cil de Rome sont sage et de san aprenant ; / cil de France de voir chascun jor apparant. »

2 S30 eles os famosos Roman de Alexandre (Romance de Alexandre, c. 1130-1190), Roman de Thébes (Romance
de Tebas, c. 1150-1155), Roman d’Enéas (Romance de Eneias, c. 1160), Roman d’Eracle (Romance de Héracles,
c. 1154 —c. 1184) e Roman de Troie (Romance de Troia, c. 1170).

3 Os principais romans foram elaborados com a mesma métrica de géneros coetineos, como os lais € os fabliaux:
o0 verso octossilabico com disticos rimados.

4 Trata-se do MS B.N fr. 2171, manuscrito conservado na Biblioteca Nacional Francesa (BnF). Disponivel em:
<https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b9058945v/f3.image >. Acesso: 16 abr., 2024.

5 Os manuscritos sio os MS Add. 2751, University Library, Cambridge, disponivel em:
<https://exhibitions.lib.cam.ac.uk/moving-word/artifacts/cul_ms_add 2751 3 r/>. Acesso: 16 abr., 2024; o
manuscrito Sneyd, MS Fr d 16, Bodleian  Library, Oxford, disponivel em:
<https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/055bccdb-c001-4fae-88d4-7a77ae7e5551/>. Acesso: 16 abr., 2024 € o
MS Douce d. 6, Bodleian Library, Oxford, disponivel em: <https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/ed3b2d6e-
28ec-49¢1-a369-3087b52¢909/>. Acesso: 16 abr., 2024. Os outros dois manuscritos sio o MS Strasbourg,
destruido ap6s um bombardeio a biblioteca de Estrasburgo em 1870, durante a Guerra Franco-Prussiana ¢ o MS
Mazzo 812/VIII/C, localizado na Accademia delle Scienze, em Turim, Italia.

¢ O fragmento Carlisle, como ficou conhecido, foi encontrado em 1991 em um cartulario latino na Abadia de
Holmcultram, no norte da Inglaterra, antigo reduto cisterciense. Datado aproximadamente da segunda metade do
século XIII, pertenceu originalmente ao reduto mondastico em torno da Catedral de Carlisle. O fragmento versa
exatamente sobre o inicio da historia sobre a infincia de Tristdo e suas aventuras na Irlanda, anteriormente
conhecidas apenas pela versdo de Gottfried von Strassburg no século XIII (BENSKIN; HUNT; SHORT, 1992-
1995).

7 O MS Douce d. 6, atualmente, preservado na Bodleian Library, em Oxford, Inglaterra. Disponivel em:
<https://shorturl.at/vA018>. Acesso: 16 abr., 2024.

8 O MS 354, f. 151v-156v, localizado no acervo da Burgerbliothek, em Berna, contém o texto integral. Disponivel
em: <https://www.e-codices.unifr.ch/fr/list/one/bbb/0354>. Acesso: 16 abr., 2024. Ja o0 MS 302 f. 100r, preservado
no FitzWilliam Museum, em Cambridge, contém o texto inacabado.

° H4 ainda uma versdo da histéria que também foi adaptada do poema de Thomas (século XII) para o nordico
antigo durante o século XIII. Foi empreendida pelo clérigo Roberto, ou Irmdo Roberto, na Escandinavia, durante
o reinado de Haakon IV da Noruega (1204-1263). O Irmdo Roberto acabou por traduzir e adaptar do francés
arcaico a versdo de Thomas e escreveu sua propria, denominada de Tristrams saga ok Iséndar [A saga de Tristdo
e Isolda]. Essa versdo pertence ao subgénero das chamadas riddarasogur [sagas de cavaleiros], que como o nome
sugere ocupa-se de narrar as historias e aventuras dos cavaleiros, similares as chansons de geste [cangdes de gesta]
francesas. As sagas s3o um conjunto de fontes literarias que apresentam historias de linhagens, lendas, familias,
herdis, etc. Foram produzidas entre os séculos XII e XIV na Escandindvia, onde seu periodo de maior produgao
reside entre os anos de 1150 a 1350, sofrendo influéncia clara de elementos cristdos, obras hagiograficas e por toda
uma literatura classica. Como o recorte espacial deste trabalho atém-se apenas ao Ocidente medieval e suas
localidades, tais referéncias a Escandinavia medieval, sua sociedade, cultura e producdo literaria ndo entram no
escopo de analise dessa pesquisa, embora seja oportuno a mengao da existéncia de uma versio da lenda de Tristdo
e Isolda presente na literatura escandinava na Idade Média Central (séculos XI-XIII).

10« S’avez esté pus en gaudine. / De sa terre vos l’amenastes, / par mariage li donates. »

" No original, em alto-alemio médio, “diu liehte junge kiinigin / diu bluome von Irlant.” Todas as citagdes
referentes ao poema de Gottfried von StraBburg foram cotejadas a partir do acesso ao texto original em alto-
alemao-médio em verso (BECHSTEIN, 1891) ¢ a tradugdo em prosa para o inglés moderno (GOTTFRIED VON
STRASSBURG, 2004).

30
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b9058945v/f3.image
https://exhibitions.lib.cam.ac.uk/moving-word/artifacts/cul_ms_add_2751_3_r/
https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/055bccdb-c001-4fae-88d4-7a77ae7e5551/
https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/ed3b2d6e-28ec-49c1-a369-f3087b52e909/
https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/ed3b2d6e-28ec-49c1-a369-f3087b52e909/
https://shorturl.at/vA018
https://www.e-codices.unifr.ch/fr/list/one/bbb/0354

=

==
% Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Estufios Celtas e Germanicos ISSN 1519-9053

Colt

nic Study Group

12« .. ] diu schoene si kunde / ir sprdche dd von Develin / si kunde franzois und latin, / videlen wol ze prise / in

welhischer wise. / ir vingere die kunden, / swenne si's begunden, / die liren wol geriieren / und if der harpfen
viieren / die doene mit gewalte. / sie steigete unde valte / die noten behendecliche. / ouch sanc diu saeldenriche /
suoze unde wol von munde.”

13 « Ses plaies fet aparailler, / mires querre pur li aider. »

14 “yon miner vrouwen meisterschaft.”

15 “Wie wunderliche guote craft.”

16 Espécie de “tabu” / “madigdo” idiossincratico atribuido a personagens literarios das narrativas irlandesas antigas
e medievais.

17 « Del roi Marc et d’Ysalt la blonde ».

18 « Ja mes cors n’iert voir garconiers, / n’il n’i avra deus parconiers. »

19 « Mialz voldroie estre desmanbree / que de nos deus fust remanbree / ’amors d’Ysolt et Tristan / dont mainte
folie dit an, / et honte en est a reconter. / Ja ne m’i porroie acorder / a la vie qu Isolz mena. / Amor en li trop vilena,
/ que ses cuers fu a un entiers, / et ses cors fu a deus rentiers. »

20« Qu’ele ert en une grant gaudine, / dedenz un riche pavellon. / A li venoient dui lion / que la voloient devorer ;
/et lor voloit merci crier, / mais lion, destroiz de fain, / chascun la prenoit par la main. / De [’esfroi qu Yseut en a
/ geta un cri, si s’esvella. »

2L Ibid., p. 188-189. « Lasse, dolente, / por qoi eiistes vos jovente ? »

2 Ibid., p. 240-241. « S’a vilanie vos est dit ; / et li baron de ton pais / t 'en ont par mainte fois requis / qu’il vuelent
bien s’en escondie / que o Tristran n’ot sa driierie. »

2 Ibid., p. 240-241. « Escondire se doit ¢ ’'on ment. »

2 « S’ele ne s’en veut escondire, / li en aller de ton empire. » (BEROUL, 2020, p. 241).

%5 « Rois, n’ai en cest pais parent / qui por le mien destraignement / en feist gerre ne revel. / Mais de ce me seret
molt bel. / De lor rebeche n’ai mes cure. / Se il vuelent avoir ma jure / ou s’il volent loi de juise, / ja n’en voudront
si roide guise — / metent le terme | — que ne face. » (BEROUL, 2020, p. 250-253).

26O canone § 18 do referido concilio veda aos clérigos qualquer envolvimento, direto ou indireto, em sentencas
que envolvam derramamento de sangue, comentando ainda que “nem pode alguém conferir um rito de béngéo ou
consagracdo a uma purgagdo por ordalia de agua fervente ou fria ou de ferro em brasa” [nec quisquam purgationi
aquae ferventis vel frigidae seu ferri candentis ritum cuiuslibet benedictionis aut consecrationis impendat]
(TANNER, 1990, p. 244).

27«r ] daz isen daz was in geleit. / diu guote kiiniginne Isolt / diu haete ir silber unde ir golt, / ir zierde und swaz
si haete / an pferden unde an waete / gegeben durch gotes hulde, / daz got ir waren schulde / an ir niht gedaehte /
und si z'ir éren braehte.”

B« «Vrouwer sprach der kiinec dé / «es dunket mich genuoc hier an, / alse ich mich's versinnen kan. / nu nemet
daz isen iif die hant. /und alse ir uns habt vor benant, / als helfe iu got ze dirre not!y / «dmen!» sprach diu schoene
Isét. / in gotes namen greif si'z an / und truog ez, daz si niht verbran.”

2 «[...] dd wart wol g'offenbaeret / und al der werlt bewaeret, / daz der vil tugenthafte Crist / wintschaffen alse
ein ermel ist.”

30«r...] erst allen herzen bereit, / ze durnehte und ze triigeheit.” (BECHSTEIN, 1891, p. 183, vol. II).

31 Como no caso das rainhas Teutberga da Lotaringia (? — 875) ¢ Emma da Inglaterra (c. 984-1052), cujas ordalias
foram relatadas em anais e cronicas contemporaneas ¢ tardias (BARTLETT, 1986).

32 “Seanchur fear n-Eireand: cid conidruitear? Comcuimne da trean, tidnacul cluaire dia raile, dicetal file,

tormach o Recht litre, nertad fri recht aienid, ar ite ter n-ailce inrem frir a n-artaiter breta in bethu. [...] Ir and ro
hairled rig ocur aithech, rigan ocur amrigan, raor ocur daor, rothcedadch ocur dothcedach, rona occur donai. Ir
and ro airled dire caich fo miad; ar ro bui in bith, cutruma conid tainic Senchar Mar.” (HANCOCK, 1865, p. 29;
p. 40, vol. I, grifo meu).

33 O valor integral ou parcial correspondente a cada individuo era pago a ele ou a sua familia, em caso de ofensa
e/ou crime cometido contra o mesmo. Essa taxa era chamada dire, cuja unidade de medida se chamava cumal (pl.
cumala), em irlandés antigo. O termo podia designar tanto essa unidade, que equivalia a trés vacas leiteiras, quanto
uma mulher escravizada. Geralmente, o “preco da honra” a ser pago em vacas ou em mulheres em situagdo de
escraviddo variava de acordo com o grau social do requerido (KELLY, 1988, p.

3 “Tiomnaim dhaoibh for-tseisidh fior, ad-bosaidh gaoi, / gabhta suainemhna sesa, srotha iomhais.” (O
CORRAIN; BREATNACH; BREEN, 1984, p. 421).

35 “Bith for seis natha nerchtéir, / coibhfleidh frig righ rioth n-ordan” (O CORRAIN; BREATNACH; BREEN,
1984, p. 421)

36 “Virginitas aeclesiae pulchritudo, ornamentum relegionis, sanctimonice caput, flos pudicitiae, uitae ingressus,

sobrietatis custos, innocentice fautrix, amica iusticiae, eradicatrix uitiorum, libidinum uictrix.” 31

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

=,

==
% Brathair Brathair 24, 2024
Grupo de Es”t:dos Ceitaﬁ e Qermanlcos ISSN 1519-9053

Celtic and (

nic Study Group

37 “Nonnullce uero, cum senserint se concepisse, de scelere abortiui uenena meditantur.”

38 « Car amors se ne puet celer : / sovent cline I'un vers son per ». (BEROUL, 2020, p. 88).

3 « Qar; en un gardin, souz une ente, / virent l’autrier Yseut la gente / ovoc Tristan en tel endroit / que nus hom
consentir ne doit ; / el plusors les ont veiiz / et lit roi Marc gesir toz nus. »

40 “Mulier Christiana quae acciperit uirum honestis nuptis et postmodum discesserit a primo et iunxerit se
adulter[i]o, quae haec fecit excommonis sit.” (BIELER, 1963, p. 56).

3LSi quis tradiderit filiam suam uiro honestis nuptis et amauerit alium et consentit filiae suae et acceperit dotem,
ambo ab aecclesia excludantur” (BIELER, 1963, p. 56).

42 Haja vista o estudo cada vez mais pujante acerca do epistolario medieval, ndo se pode descartar os multiplos
polos de agéncia feminina e as cartas por elas escritas e enderegadas. Em publicacdo recente, Joan Ferrante e Sylvie
Lefévre analisam, respectivamente, as relacdes travadas entre mulheres e homens na resolu¢do de conflitos, suas
possiveis amizades e interesses em comum, bem como a tensao existente entre a histdria, a ficgdo e seus sujeitos,
mediante o desejo, o amor ¢ os demais sentimentos privados que uma missiva pode comportar. Ver a obra Medieval
letters: between fiction and document (HOGEL; BARTOLI, 2015). Para os capitulos de Ferrante ¢ Sylvie na
publicagdo, ver “What really matters in medieval women s correspondence?” (FERRANTE, 2015, p. 179-199) e
“La lettre et ses adresses” (LEVEFRVE, 2015, p. 335-358).

3 “Athait recht mna la Feine na dlegat dire na lo[g]-enech: bean gatas, bean rindus cach richt, bean mairrnes
can taith-scel co n-eiren fine a gu-scel, meirdrech muine, ben gonus, istoing cach richt, - ate mna ind-so na dle
logh-enech.” (HANCOCK, 1901, p. 177-179).

4 “Tvi mna nd deglat diri: ben lasma cuma cipé las fdi, ben gatach, ben aupthach.” (MEYER, 1906, p. 24).

45«§ 91, Tri gena ata messu brén: gen suechta oc legad, gen do mnd frit far mbith fir aili 1é, gen chon foilmnich;
[-..] § 180. Tri cuir tintaiter do réir britheman: cor nma 7 micc 7 bothaich.” (MEYER, 1906, p. 12; p. 23)

4 “Tyi nataft] tialaing sainchuir: mac beo-athar, ben aurnadma, doer flatha.” (MEYER, 1906, p. 20).

47 “Tri hingena herta seirc do chdintocud: tiia, éscuss, idnae.” (MEYER, 1906, p. 14).

B “Tri ua dlegat athchommus: mac 7 a atbair, ben 7 a céile, déer 7 a thigerna.” (MEYER, 1906, p. 20).

9 « Qu’el onques n’ot amor commune /[ ...] que I’en tornast a vilanie, / n’amor ne prist par puterie. » (BEROUL,
2020, p. 306-307).

30 « Tor la ton vis et ¢a ton dos : / ge monterai come vaslet. / Et lors s’en sorrist li deget, / torne le dos, et ele
monte. / Tuit les gardent, et roi et conte. / Ses cuisses tient sor son puiot : /l'un pié sorlieve et [’autre clot, / sovent
fait senblant de choier, / grant chiere fait de soi doloir. / Yseut la bele chevaucha, / janbe dega janbe dela. »
(BEROUL, 2020, p. 292)

31 « Saintes reliques voi ici. / Or escoutez que je ci jure, / de quoi le roi ci aseiire : / si m’ait Dex et Saint Ylaire, /
ces reliques, cest santuaire, / totes celes qui ci ne sont / et tuit icil de par le mont, / qu’entre mes cuises n’entra
home, / fors le ladre que fist soi some, / qui me porta outre les guez, / et li rois Marc mes esposez. / Ces deus ost
de mon soirement, / ge n’en ost plus de tote gent. / De deus ne me puis escondire : / du ladre, de roi Marc, mon
sire. / Li ladres fu entre mes jambes. » (BEROUL, 2020, p. 308).

52 « A terme avrai en mié la place / le roi Artur et sa mesnie. / Se devant lui sui alegie, / qui me voudroit aprés
sordire / cil me voudroient escondire, / qui avront veii ma deraisne, / vers un Cornot ou vers un Saisne. / Por ce
m’est bel que cil i soient / et mon deresne a lor eulz voient. / Se en place Artur li rois, / Gauvains, ses niés, li plus
cortois, / Girflez et Qeu li seneschaus, / tex cent en a li rois vasaus / n’en mentiront por rien qu'il oient, / por les
seurdiz se conbatroient. » (BEROUL, 2020, p. 252-253).

32
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair 024009



http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

