
  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

1 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

“NÃO TENHO, REI, AQUI PARENTE, / QUE A MINHA 

CAUSA ME SUSTENTE”:  O CASO DE ISOLDA ENTRE AS 

CONEXÕES INSULARES E A INTERTEXTUALIDADE DOS 

ROMANS TRISTANIANOS MEDIEVAIS 

 

“I do not have, king, relatives  here, / that sustains my cause”: 

Iseult’s case between the insular connections and the intertextuality 

of the Tristan’s medieval romans” 

 
Luan Lucas A. Morais 

Doutor em História Social – UFF 

Professor Substituto do Departamento de História da Universidade Federal do Ceará 

Professor Temporário do Curso de História da Faculdade de Educação, Ciências e Letras do 

Sertão Central, Pesquisador do Núcleo Dimensões do Medievo – Translatio Studii (UFF) 

Pesquisador do Grupo de Estudos sobre Britânia, Irlanda e Ilhas do Arquipélago Norte na 

Antiguidade e no Medievo – Insulae 

Integrante do GT de Estudos Arturianos – Arturus Insularum 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0765-0228  

E-mail: luanlucas7@hotmail.com 

  
Resumo: A construção literária do chamado Ciclo Tristaniano funda-se no cruzamento de referenciais insulares e 

continentais, de modo que suas narrativas preservam, em chave de adaptação e ressignificação, vestígios de matrizes 

histórico-culturais diversas. Este artigo analisa a personagem Isolda como estudo de caso para investigar, em romans 

tristanianos produzidos entre os séculos XII e XIII (com atenção especial às versões de Béroul, Thomas da Inglaterra e 

Gottfried von Straßburg), a operação de motivos e temas de matriz irlandesa em um horizonte cortesão já cristianizado. 

Partindo da intertextualidade constitutiva do gênero romanesco medieval, o artigo concentra-se em episódios e imagens 

recorrentes que tensionam o estatuto moral e jurídico da rainha adúltera, como a identificação de Isolda como a “flor da 

Irlanda”, a poção amorosa e, sobretudo, os procedimentos de denegação e provação pública (o juramento e a ordália). Ao 

confrontar esses elementos narrativos com testemunhos legais e canônicos irlandeses alto-medievais, evidencia-se como a 

honra feminina, frequentemente ancorada na conduta sexual, perpassa tanto os imaginários insular quanto continental, 

produzindo uma personagem simultaneamente condenada e legitimada no interior das narrativas trabalhadas. Assim, o “caso 

de Isolda” ilumina as conexões culturais entre Irlanda e continente e explicita, nos romans, a ambiguidade atribuída às 

figuras femininas entre desejo, dever e justiça (humana e divina). 

Palavras-chave: Tristão e Isolda; Intertextualidade; Irlanda Medieval. 

Resume: The literary construction of the so-called Tristanian Cycle is grounded in the intersection of insular and continental 

references; its narratives therefore preserve, through processes of adaptation and resignification, traces of distinct historical 

and cultural matrices. This paper examines Iseult as a case study in order to investigate, in Tristanian romances produced 

between the twelfth and thirteenth centuries (with particular attention to Béroul, Thomas d’Angleterre, and Gottfried von 

Straßburg), how Irish themes and motifs operate within an already Christianized courtly horizon. Drawing on the 

intertextuality that characterizes medieval romance, the analysis focuses on recurring episodes and images that unsettle the 

moral and legal status of the adulterous queen, such as Iseult’s designation as the “flower of Ireland,” the love potion, and, 

above all, public procedures of denial and ordeal (her oath and her trial by fire). By confronting these narrative elements 

with early medieval Irish legal and canonical testimonies, the article shows how female honor – often grounded in sexual 

conduct – cuts across both insular and continental imaginaries, producing a character who is simultaneously condemned and 

legitimized within the plot. In this sense, “Iseult’s case” highlights cultural connections between Ireland and the continent 

and underscores the ambiguity often attributed to female figures in medieval romance, caught between desire, duty, and 

justice (both human and divine). 

Keywords: Tristan and Iseult; Intertextuality; Medieval Ireland. 

 

 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair
https://orcid.org/0000-0003-0765-0228
mailto:luanlucas7@hotmail.com


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

2 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

A Matéria da Bretanha e o Ciclo Tristaniano 

 

Ao final do século XII, um trouvère chamado Jean Bodel (c. 1165-1210) compôs uma 

obra chamada La Chanson des Saisnes (“Canção dos saxões”, c. 1180 – c. 1202), em cujos 

versos iniciais do texto, lê-se o seguinte: 

 

Há somente três matérias que ninguém deve esquecer: / A da França, a da Bretanha, e 

a da grande Roma. / E essas três matérias não são semelhantes. / Os contos da Bretanha 

são irreais e prazerosos; / os de Roma são eruditos e para aprendizado; / o os da França 

mostram a cada dia sua confirmação. (MICHEL, 1839, p. 1-2, vv. 6-12, tomo I)1 

 

Foi a primeira vez que a tradicional “divisão” entre os ciclos literários romanescos ou 

as chamadas “matérias” (matieres) foi realizada em língua vulgar (en romanz). Durante os 

séculos XII e XIII, algumas obras – em especial aquelas pertencentes ao segundo ciclo/matéria 

descrito por Bodel – foram conhecidas e denominadas graças aos seus conteúdos e temas 

centrais. Desse modo, a configuração central dessas narrativas seria desenvolvida partindo do 

grande universo de temas e possibilidades das Matérias da Antiguidade, da França e da 

Bretanha. No caso francês, os primeiros romans foram produzidos como uma espécie de 

adaptações das obras clássicas oriundas da tradição greco-latina, ficando conhecidos como 

“romans da antiguidade” (ZINK, 1990, p. 63-64).2 

Com relação às narrativas da Matéria da Bretanha, elas ficaram conhecidas, sobretudo, 

pelo núcleo temático que permitiu sua devida compilação: os temas arturianos. A centralidade 

das histórias de Artur, suas aventuras, seus cavaleiros e suas conquistas, povoaram a maior parte 

das obras romanescas entre os séculos XII e XIII, ganhando amplo reconhecimento e circulação 

por toda a Europa continental e insular, da França à Península Ibérica, chegando à borda do 

mundo Ocidental, como foi o caso da Ilha da Irlanda. No assim chamado “ciclo bretão-

arturiano”, temas como o amor e a busca por reconhecimento individual – típica do herói 

romanesco centro-medieval – auxiliaram a demonstrar a organicidade dos anseios de uma 

aristocracia insurgente em sentir-se – e fazer-se – representada e discutida no conjunto das obras 

que consumiam e que patrocinavam (STANESCO; ZINK, 1992).  

No curso de sua investigação acerca das figuras femininas e dos silêncios reproduzidos 

na literatura da Idade Média Central e na historiografia tradicional em relação a elas, Georges 

Duby argumentou que toda a produção literária desta época – da satírica à cortesã – tinha a 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

3 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

“função de ensinar” (DUBY, 2013, p. 10). Além disso, o medievalista comenta que as produções 

dos séculos XII e XIII, sobretudo os romances, “afirmando o que se devia saber ou acreditar, 

buscavam impor um conjunto de imagens exemplares” (DUBY, 2013, p. 11). Essa “imposição” 

dos valores e comportamentos esperados de uma determinda classe – a aristocracia – chamou 

a atenção de medievalistas contemporâneos que, explorando os flancos abertos pela obra de 

Duby e de outros, se dedicaram a pesquisar as razões pelas quais essas obras e narrativas podem 

expressar e representar aquilo que uma classe específica almejava para si e projetava aos outros 

na sociedade medieval.  

Generalizando tal experiência de criação estética em contornos mais amplos, Duby 

chega a afirmar que “da mesma forma que a escultura ou a pintura, a literatura do século XII 

não é realista. Ela representa o que a sociedade quer e deve ser” (DUBY, 2013, p. 11, grifo 

meu). Ao falar em “sociedade”, o emérito medievalista francês acabou por englobar 

experiências particulares e desejos específicos ao projetar a aristocracia medieval como sendo 

a única representante dessa “sociedade”, ou, pelo menos, a única a ser apresentada e 

representada no corpus textual por ele selecionado para análise histórica. O que cabe pontuar 

nessas linhas a partir dos argumentos de Duby, é que o autor não desconhecia ou negava o 

caráter e o substrato classista desse tipo de produção artística textual. Em suas análises, Duby 

reconhece a crescente tendência da classe dominante – em suas mais diversas frações, como as 

aristocracias clerical e laica – em empenhar-se para controlar e submeter aos seus desígnios as 

múltiplas dimensões da vida cotidiana no medievo, sendo a “esfera cultural”, logicamente, não 

apartada dessa totalidade social. 

Desse modo, não é de causar espanto a centralidade assumida pela nova forma estética 

histórico-literária centro-medieval, o roman, pra lidar paradigmaticamente com todas essas 

preocupações. Tal gênero, segundo especialistas, é aquele cuja gênese pode ser traçada à Europa 

Ocidental da segunda metade do século XII (ZUMTHOR, 1993), sendo responsável por narrar, 

em verso ou prosa, “as aventuras de cavaleiros lendários e celebrando um código idealizado de 

comportamento civilizado que combina lealdade, honra e Amor Cortês” (BALDICK, 2001, p. 

221).  

Configurando-se como um “modo de expressão de uma civilização específica que não 

é mais a da latinidade” dos romans da Antiguidade (STANESCO; ZINK, 1992, p. 10), além de 

ter incluído em sua estrutura uma autoridade e originalidade específicas, o roman medieval 

foi responsável por estipular um estilo livre, contestador e metricamente bem planejado,3 cuja 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

4 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

relação autor-obra-audiência teria sido minimamente pensada em termos de reprodução e 

recepção daquilo que se lia e declamava publicamente ou mesmo no recolhimento dos 

aposentos privados. Afinal, o roman foi “o primeiro gênero literário destinado à leitura” (ZINK, 

1990, p. 62). 

Feita essa breve sumarização do gênero literário e do contexto histórico-literário do qual 

foi um dos principais produtos artísticos, cabe agora posicionar as narrativas que contam a 

história de um dos mais famosos casais da literatura medieval, e por que não, do cânone literário 

Ocidental: Tristão e Isolda. Logo, cabe a apresentação e a discussão das especificidades do 

chamado “Ciclo Tristaniano”, sua originalidade e sua vinculação – tardia – à Matéria da 

Bretanha a partir da segunda metade do século XIII. 

O conjunto de histórias do Ciclo Tristaniano estão entre as narrativas mais populares do 

período medieval, cuja riqueza reside em enredos, tramas e demais aventuras que articulam, 

simultaneamente, aspectos do “público” e do “privado” do cotidiano da aristocracia medieval, 

representada nessas histórias por seus principais epígonos (cavaleiros, damas, príncipes, reis, 

rainhas etc.). No centro desse universo narrativo está um tema que, embora não seja exclusivo 

nem propriamente inovador, chama a atenção de quem entra em contato com as diversas versões 

que narram as histórias de Tristão e Isolda: a experiência e as agruras de se viver um amor fatal. 

Graças à universalidade desse tema, foram possíveis a construção e a sedimentação de uma 

espécie de memória “comum” em torno de narrativas cujo enredo traziam consigo as 

desventuras amorosas, os percalços e o desfecho trágico dos amantes desafortunados. O amor 

de Tristão e Isolda é um amor particular, trágico e, por isso mesmo, obstinadamente atraente. 

Tradicionalmente, a história dos amantes é contada a partir da estrutura familiar de um 

triângulo amoroso envolvendo Isolda, uma princesa irlandesa, o rei Marc da Cornualha e o 

sobrinho deste último, Tristão. Logo, a narrativa pode ser apresentada nos seguintes termos: 

desejoso de assegurar e perpetuar sua linhagem, Marc ordena que Tristão parta em busca de 

uma esposa em seu nome, para, assim, garantir sua descendência. O jovem é então levado à 

Ilha da Irlanda e, ali, após uma série de eventos, acaba por obter a mão da princesa Isolda em 

casamento, naturalmente em nome de seu tio. 

Durante a viagem de regresso à Cornualha, Tristão e Isolda provam um vinho adulterado 

por um filtro mágico (ou poção, a depender da versão), preparado pela rainha da Irlanda, mãe 

de Isolda. A intenção da bebida era fazer com que a filha e seu futuro marido, o rei Marc, se 

enamorassem de imediato após sorverem o líquido. No entanto, levados pelo calor e pela sede 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

5 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

que os acometia no retorno à terra natal de Tristão, ambos bebem por engano e se apaixonam 

instantaneamente, dando início à trágica história de seu amor. 

Devido ao caráter difuso de sua transmissão oral, não é possível traçar uma origem 

unívoca ou definitiva da narrativa, pois mesmo a historiografia especializada e o material por 

ela analisado suscitam muito mais perguntas do que respostas peremptórias acerca da natureza 

matricial da história (GRIMBERT, 2002). Entretanto, os vestígios linguísticos, culturais e 

literários encontrados no corpus documental acerca da história dos jovens amantes auxiliam 

nos apontamentos e localizações acerca das múltiplas versões produzidas no Ocidente medieval 

entre os séculos XII e XV.  

Caracterizada pela mouvance constitutiva de suas fontes empíricas, são justamente essa 

“aura” de mistério que envolve as narrativas tristanianas e o caráter fragmentário de seus 

primeiros textos, os responsáveis por conferir à história de Tristão e Isolda uma “inesgotável 

fonte de criatividade ao longo do tempo” (GRIMBERT, 2002, p. xvii) e dos espaços, como bem 

o demonstra a profusão de narrativas produzidas nos espaços insulares – Irlanda, Gales, 

Inglaterra, Escandinávia – e continentais, como França, Alemanha, Países Baixos, Portugal e 

Espanha (GRIMBERT, 2002, p. xv-xvii). 

Embora conte com uma “origem” imprecisa, é possível encontrar nas produções de 

insulares, sobretudo as de língua gaélica e galesa, as primeiras referências de caráter nominal 

aos personagens centrais da narrativa. E é a partir desse contexto específico de localização, que 

a problemática central do presente artigo se orienta. Objetiva-se aqui a análise e discussão de 

alguns referenciais insulares do Ciclo Tristaniano, em particular os de origem irlandesa, a partir 

do estudo de caso da personagem Isolda e dos respectivos papéis por ela assumidos e 

desempenhados nos poemas tristanianos dos séculos XII e XIII. Esse esforço justifica-se, então, 

pela necessidade de se articular e elucidar questões relacionadas à compreensão histórico-

cultural das chamadas “periferias históricas” do Ocidente medieval em suas mais variadas 

formas de expressão (SANTOS; FARRELL, 2016), como é o caso da Irlanda. 

Portanto, o espaço irlandês é sumariamente elevado – em termos comparativos ao 

cenário francês – ao papel de locus protagonista de alguns dos elementos constitutivos dos 

romans tristanianos, onde as propostas de análise e debate do presente texto discutirão o 

processo de adaptação das narrativas, mitologias, cultura e lugar sociopolítico da Irlanda, 

visando elucidar quais os papéis desempenhados nos poemas tristanianos produzidos entre os 

séculos XII e XIII. 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

6 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

Em relação aos textos do Ciclo Tristaniano, destacam-se os poemas compostos em 

anglo-normando, cuja autoria é atribuída tradicionalmente aos poetas Béroul e Thomas da 

Inglaterra, escritos nas décadas finais do século XII. O Tristan de Béroul – doravante TB – está 

preservado em um único manuscrito datado da segunda metade do século XIII e trata-se de uma 

cópia do texto original, incompleto, que teria sido composto entre 1160-1170, conservando 

cerca de 4.500 versos.4 Já o poema de Thomas – doravante TT –, contemporâneo ao de Béroul, 

se encontra em estado fragmentário, contendo cerca de 10 (dez) fragmentos de texto em 6 (seis) 

manuscritos que datam do século XIII (ALTEPARMAKIAN, 2023).5 Originalmente, o poema 

de Thomas conteria em torno de 12 a 13.000 versos e, até a década de 90, quando um novo 

fragmento contendo boa parte do início da narrativa foi descoberto, se tinha conhecimento 

acerca de 3.114 versos.6 

Além de Béroul e Thomas, outras versões foram compostas no século XII, servindo de 

base para os escritos posteriores que tomaram essas obras anteriores como inspiração e sustento 

em suas respectivas narrativas. Ainda em anglo-normando, se tem os Folie Tristan (“A loucura 

de Tristão”), em suas versões de Oxford, de autoria anônima, escrito por volta de 1175 e 

preservado em um manuscrito da segunda metade do século XIII contendo 998 versos;7 e de 

Berna, com 584 versos e preservado em dois manuscritos também anglo-normandos do final 

do século XIII.8 Tem-se ainda os poemas de origem germânica, respectivamente, o Tristrant de 

Eilhart von Oberg, escrito por volta de 1185 em alto-alemão médio e o Tristan und Isolde (c. 

1210) de Gottfried von Straßburg – doravante TGS –, cuja versão baseou-se sumariamente 

naquela atribuída a Thomas no século XII.9 Este artigo se ocupará majoritariamente dos poemas 

de Béroul, Thomas e Gottfried para análise. 

Ao comentar acerca das supostas referências e origens da história, Philippe Walter 

aponta que se deve levar em questão as próprias indicações e menções diretas dos autores em 

suas respectivas obras. Segundo o autor:  

 

[...] Béroul e Thomas nos dão indicações seguras e precisas sobre este assunto. O fato 

merece ser notado, porque os escritores da Idade Média são bastante mesquinhos com 

confidências sobre seu modo de trabalhar e não revelam suas fontes de bom grado. 

[...] Eles preferem ser “autores”, no sentido medieval da palavra, ou seja, aqueles que 

aumentam (em latim, o verbo augere, “aumentar”, está relacionado à palavra auctor), 

elaboram e enriquecem uma tela lendária herdada. (WALTER, 1989, p. 14-15) 

 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

7 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

É partindo, inclusive, dessa menção à “tela lendária” feita por Philippe Walter que se 

pode comentar acerca do caráter independente das narrativas tristanianas em relação à Matéria 

da Bretanha, pelo menos até a segunda metade do século XIII, e o gradativo esforço de 

prosificação e incorporação sistemática do Ciclo Tristaniano – a partir do Tristan en prose (c. 

1230-1240) – à lenda arturiana de maneira mais orgânica. Como bem pontuado por Joan Tasker 

Grimbert: 

A história de Tristão e Isolda foi originalmente separada da tradição arturiana. Embora 

Arthur apareça brevemente nos Tristan em verso, é apenas no Tristan em prosa, onde 

Tristão realmente se junta à Távola Redonda, que as duas lendas se cruzam 

frutiferamente, embora Chrétien já tivesse se baseado na lenda de Tristão para retratar 

a paixão adúltera de Cligès e Fenice e de Lancelot e Guinevere. (GRIMBERT, 2009, 

p. 146) 

 

Logo, a inserção das narrativas acerca de Tristão e Isolda em um contexto de uma 

sociedade de corte já cristianizada, demandou de seus autores e intérpretes um esforço contínuo 

e sistemático de reinterpretar essas histórias para buscar dirimir as possíveis continuidades 

simbólicas e temáticas de um passado pagão, oriundo dos espaços insulares. Ao mesmo tempo, 

foi tarefa desses autores dotar suas obras de um novo conjunto de significados, simbolismos e 

representações daquilo que seu público-consumidor demandava, objetivando assim, uma 

conformação própria do roman em inovar em seus esforços estéticos, temáticos e linguísticos. 

Afinal, “a novidade do roman também consiste em seu desejo de borrar alegremente as 

fronteiras dos gêneros literários, bem como ignorar soberbamente as fronteiras geográficas” 

(STANESCO; ZINK, 1992, p. 203). 

Para tanto, é imprescindível uma reflexão acerca dos meios em que determinados 

substratos culturais irlandeses encontram-se presentes nos poemas tristanianos dos séculos XII 

e XIII, circulados tanto em contextos insulares e continentais. Sobretudo, partindo do processo 

invasão e colonização da Irlanda pela coroa inglesa iniciado em 1169, constituindo-se na 

implementação do chamado Senhorio da Irlanda (1171-1542). Incontornáveis, tais referências 

conservam semelhanças e diferenças, porém, o essencial é compreender que as supostas raízes 

“definitivas” da lenda não se encontram ou se encerram na produção literária desses contextos, 

e sim nas interconexões que podem ser estabelecidas entre seus contextos históricos, sociais, 

culturais e materiais de existência e produção. Segundo Keith Busby: 

 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

8 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

Os elementos irlandeses dos Tristan teriam, portanto, ressoado de várias maneiras com 

o público ciente das inspirações dos colonos e eventos na Irlanda. [...] O que é 

surpreendente em ambos os principais e mais antigos Tristan em versos e suas 

subsequentes elaborações no romance em prosa, é a maneira pela qual a origem 

irlandesa e a etnia dos personagens e os locais dos principais eventos narrativos na 

Irlanda se tornam motivos recorrentes e definidores. (BUSBY, 2017, p. 338-339) 

 

Desse modo, leva-se ainda em consideração que a história de Tristão e Isolda é baseada 

em uma narrativa em que um dos elementos centrais é o adultério, compartilhando aspectos 

estruturais e estéticos de suas contrapartes irlandesas, porém adaptando-se para um contexto de 

sociedade cortesã já plenamente cristianizada e em constante diálogo com os substratos 

insulares graças ao elemento linguístico (língua d’oïl em sua variante anglo-normanda). Para 

tanto, o caso da personagem Isolda é exemplar de modo a melhorar explorar tais nuances e 

possibilidades de interpretação. 

 

“A flor da Irlanda”: as referências insulares em Isolda, a loura e suas relações 

literárias continentais 

 

Em uma determinada altura da narrativa, Tristão e Isolda têm seu relacionamento 

descoberto pelo rei, fogem da corte e acabam buscar refúgio e exílio na floresta de Morrois. Em 

pouco tempo, são encontrados por Marc, que se compadece dos jovens por tê-los encontrado 

deitados, adormecidos e com as vestes mantidas, algo interpretado pelo rei como um sinal de 

pureza e castidade. O casal, ao saber da presença do rei em seu esconderijo, recorrem a um 

eremita que também habitava na floresta, chamado Ogrin, em busca de conselho e orientação. 

Em meio a um sermão que passa aos amantes, o eremita relembra feitos de Tristão, e de toda a 

jornada percorrida pelo casal até o exílio na floresta. Ogrin então comenta que, mesmo fazendo 

tudo do jeito que fez, Tristão havia salvado a vida de Isolda (vos rescosistes la roïne, v. 2389), 

relembrando ainda o início da história de amor entre o casal: “no bosque já com ela entrastes / 

de sua terra é que a trouxestes / e em casamento ao rei destes” (BÉROUL, 2020, p. 198-199, 

vv. 2390-2392).10  

Ao evocar o início da jornada de Tristão – ausente no que restou do texto de Béroul, mas 

presente nas versões de Eilhart e Gottfried von Straßburg, além na de Thomas, embora 

incompleta –, Béroul reforça para sua audiência como teve início a história dos amantes. Tristão 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

9 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

cruzou o Mar da Irlanda em busca de uma esposa para seu tio, e lá encontrou a jovem princesa 

irlandesa Isolda. Gottfried, por sua vez, a chama de “a deslumbrante jovem rainha, / a flor da 

Irlanda” (BECHSTEIN, 1891, p. 50, vv. 11528-11529, vol. II; GOTTFRIED VON 

STRASSBURG, 2004, p. 193),11 cujas qualidades são por ele enumeradas:  

 

[...] a menina encantadora falava a língua de Dublin [irlandês], francês e latim, e 

tocava muito bem o violino no estilo galês. Sempre que tocavam, seus dedos 

acariciavam a lira mais habilmente e atingiam as notas da harpa com força. Ela 

administrava suas virtudes e cadências com destreza. Além disso, essa moça tão 

abençoada com dons cantava bem e docemente. (BECHSTEIN, 1891, p. 277-278, vv. 

7988-8001, vol. I; GOTTFRIED VON STRASSBURG, 2004, p. 147, grifo meu)12 

 

A preocupação de Gottfried e – supõe-se – a de Thomas, sua fonte original, é a de 

evidenciar o contexto no qual Isolda foi criada e educada. Afinal, como uma princesa, suas 

habilidades seriam aquelas voltadas ao usufruto e benefício de uma aristocracia senhorial e sua 

domesticidade. No caso de Isolda, elas acabariam por desempenhar um papel central ao longo 

do texto de Thomas, que identifica a jovem pelo substantivo mire ou miriesce, no feminino 

(THOMAS D’ANGLETERRE, p. 190, v. 2484),13 designado para aqueles e aquelas que 

“colhem ervas, coletam raízes e preparam remédios para aplicar” (DOGGETT, 2009, p. 91). Já 

Gottfried, reconhece a “habilidade de minha senhora como médica” (BECHSTEIN, 1891, p. 

276, v. 7941, vol. I; GOTTFRIED VON STRASSBURG, 2004, p. 146),14 e admira a “eficácia 

maravilhosa de seus medicamentos” (BECHSTEIN, 1891, p. 276, v. 7942, vol. I; GOTTFRIED 

VON STRASSBURG, 2004, p. 146).15  

Ora, a identificação de Isolda como uma “curandeira”, cujo manejo de ervas, filtros e 

demais conhecimentos naturais é trazida à tona em algumas das versões da história, se dá, 

precisamente, por conta de sua identidade irlandesa. Como bem apontou Ana Carolina 

Alteparmakian: 

 

Embora a conotação negativa das práticas de curas exercida pelas mulheres somente 

ganhe fôlego por volta do século XIV (quando a associação com a bruxaria e práticas 

diabólicas começam a se tornam lugares comuns do feminino), às mulheres já são 

atribuídos os papéis de exímias conhecedoras de “poções mágicas”, ao menos nos 

romans. Outorgar a uma mulher o preparo de algum remédio ou alguma “poção”, 

ainda que não seja de conhecimento os ingredientes que os compõem, remeteria a 

estes últimos um status associado à magia. (ALTEPARMAKIAN, 2023, p. 322) 

 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

10 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

Cabe notar que dois dos principais textos do corpus tristaniano do século XII foram 

produzidos em contextos sociais e linguísticos que dizem respeito, direta ou indiretamente, aos 

anos iniciais da colonização da Ilha Esmeralda. Desse modo, os poemas de Béroul e Thomas, 

cujas estimativas de datação variam entre as décadas 1160-1180, poderiam ter sido veiculados 

e consumidos por uma audiência – continental e insular – ciente dos eventos ocorridos na 

Irlanda de 1171 em diante. Para Keith Busby, “Thomas está claramente escrevendo em um 

contexto inglês, embora isso não seja tão evidente para Béroul. O dialeto normando deste último 

teria sido perfeitamente compreensível para um público insular” (BUSBY, 2017, p. 338), o que 

denotaria uma consciência desse público acerca dos locais, dos temas e até mesmo de alguns 

dos personagens existentes nos romans anglo-normandos. 

Os desafios de intepretação dessas relações continentais-insulares, entretanto, são 

impostos pela própria natureza difusa e fragmentária do corpus tristaniano. Dos romans em 

verso de Béroul e Thomas, sobreviveram apenas fragmentos incompletos que, juntos, dão um 

mínimo de sentido narrativo à história de Tristão e Isolda. No maior dos casos, são as obras 

contemporâneas e/ou derivadas desses dois textos que fornecem os complementos necessários 

à uma melhor dimensão das conexões irlandesas na história dos amantes. Por exemplo, os textos 

de Béroul e Eilhart foram tradicionalmente identificados como representante da assim chamada 

versão “comum” da história, ao passo que os de Thomas, Gottfried e a saga islandesa Tristrams 

saga ok Ísöndar, seriam expressões da versão “cortês”. 

Essa identificação, segundo um de seus principais defensores, teria sido possibilitada 

pela transmissão desses textos por meio do trabalho de “jongleurs bilíngues mais ou menos 

capazes de se exprimirem em bretão, francês ou inglês consoante o seu público” (FRAPPIER, 

1963a, p. 257). Para Jean Frappier, a comparação entre versões da história existentes autorizaria 

o uso da noção de “arquétipo” para defender a existência de uma narrativa matricial, embora a 

novidade trazida pelos textos da versão cortês estivesse no fato de que somente a partir da obra 

de Thomas, teve-se um impulso de adequar a “versão comum às concepções do fine amor” 

(FRAPPIER, 1963a, p. 258-259). Segundo o autor, a narrativa “crua”, “violenta” e “pouco 

refinada” das obras de Béroul e Eilhart “dificilmente correspondia e até se opunha ao novo ideal 

de cortesia e amor cortês cuja moda, vinda do Sul, se difundiu cada vez mais durante a segunda 

metade do século XII, nos círculos mundanos do oïl [variante linguística falada no Norte da 

França]” (FRAPPIER, 1963a, p. 259, grifo meu). 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

11 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

Embora reconheça que a divisão entre as versões seja um tanto quanto arbitrária e 

artificial, o critério adotado por Frappier para a sustentação da mesma diz respeito ao exame 

que realizou acerca dos episódios envolvendo a poção bebida pelo casal e o julgamento de 

Isolda perante a corte do rei Marc. Adianto, para os fins que interessam o presente artigo, o não 

compartilhamento da interpretação de Jean Frappier em relação à divisão das narrativas, pois o 

foco em questão é o fato de que mesmo os traços dissonantes e idiossincráticos de cada versão, 

sobretudo, as de língua francesa, podem indicar um conhecimento e aproveitamento de seus 

autores das tradições históricas, culturais e literárias a eles anteriores, de modo que: 

 

O que é impressionante sobre os principais textos iniciais de Tristão em verso e sua 

subsequente elaboração em romance em prosa é a maneira pela qual a proveniência 

irlandesa e a etnia dos personagens e a localização dos principais eventos narrativos 

na Irlanda tornam-se motivos recorrentes e definidores. (BUSBY, 2017, p. 339) 

 

Segundo Frappier, “o exame desses dois temas essenciais parece-nos confirmar no mais 

alto grau que a versão comum e a versão cortês correspondem a diferentes épocas ou níveis de 

civilização medieval” (FRAPPIER, 1963b, p. 454). O problema do filtro do amor, na versão 

“comum”, residiria na assimilação dos elementos “celtas” em relação à “fatalidade do amor 

[que] foi imposta pela mulher ao herói submetido ao constragimento do geis16” (FRAPPIER, 

1963a, p. 266), pois Frappier assume uma postura reticente em relação a “essa concepção 

primitiva ou muito exótica [que] provavelmente carecia de clareza aos olhos de um menestrel 

anglo-normando ou francês” (FRAPPIER, 1963a, p. 266).  

Já na versão “cortês”, a poção atuaria como um “símbolo puro” do amor entre o casal, 

pois Thomas considerava ultrajante qualquer outra causa inicial que não o próprio sentimento 

nutrido por Tristão e Isolda. Desse modo, “era repugnante para ele que a poção aparecesse como 

um agente material externo. Então ele viu nela uma imagem idealizada do amor aceito e 

desejado, ou, mais exatamente, um fiador simbólico do amor imutável e eterno” (FRAPPIER, 

1963a, p. 273). Portanto, enquanto na versão “comum” a paixão de Tristão e Isolda é causada 

pelos efeitos da poção, embora sobreviva depois de seu desaparecimento, na versão “cortês” a 

natureza do amor nutrido pelos amantes “escapa, pelo menos em parte, à fatalidade do filtro” 

FRAPPIER, 1963a, p. 280), não sendo este último a causa absoluta da ruína do casal. 

Em relação ao julgamento de Isolda, Frappier comenta que “na versão comum, Tristão 

e Isolda se consideram inocentes de fato, mas não de direito; na versão cortês consideram-se 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

12 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

inocentes de fato e de direito” (FRAPPIER, 1963b, p. 441), em virtude das causas originárias 

de seu amor e sua relação com o filtro. Há, portanto, um conflito de natureza moral e religiosa 

embutido nas versões de Béroul-Eilhart e Thomas-Gottfried. Ao sintetizar sua interpretação dos 

eventos, Frappier afirma que, na versão “comum”, o pecado do adultério cometido por Isolda é 

absolvido mediante a observação das leis consuetudinárias, junto com uma anuência divina 

professada indiretamente: ela é submetida à prova da ordália de fogo, em que haveria de jurar, 

segundo as leis dos homens e de Deus, que não havia compartilhado seu corpo com outro 

homem para além de Marc, seu legítimo esposo.  

Desse modo, ao passar incólume pela ordália, Isolda é absolvida por Deus, que “se 

abstém, porém, de justificar por intervenção positiva um amor que é ao mesmo tempo culpado 

e inocente. Seu julgamento não é deste mundo” (FRAPPIER, 1963b, p. 451). Na versão 

“cortês”, os amantes teriam escolhido livremente suas ações, sendo que, desde o início, o 

resultado do julgamento seria favorável à Isolda, afinal, Deus, nas narrativas de Thomas-

Gottfried, “está comprometido: ele fica do lado dos amantes. O milagre não é mais latente e 

subjetivo; agora é explícito, indiscutível, objetivo” (FRAPPIER, 1963b, p. 453). 

Reconhecer as diferenças entre as versões e, portanto, operar a partir de uma divisão 

arbitrária com base na proeminência de uma ou mais características, como é o caso de Jean 

Frappier, seria algo limitador, considerando a riqueza e a complexidade das narrativas 

tristanianas. Desde, pelo menos, a década de 1960 há um extenso e prolífico debate acerca das 

características compartilhadas não apenas entre os romans tristanianos, mas também com outras 

narrativas do corpus, como os Folie Tristan e o Lai du chievrefueil (lai da madressilva) de Marie 

de France (WIND, 1960; GAFFNEY, 1992-1995; REED; 1995; RAMM; 2012; MARISCAL; 

ALVAR, 2022). Embora construída sob um alto nível de erudição, a argumentação de Frappier 

é deficitária ao considerar apenas o tema do fine amors e suas correspondências nos textos 

mencionados como sendo o traço fundamental da história. 

De modo a qualificar o debate e analisar a partir de quais outros referenciais a presença 

dos substratos irlandeses no corpus tristaniano pode ser interpretada em relação à figura de 

Isolda, uma das alternativas a serem consideradas é a investigação de um fator “característico 

de muitos, senão da maioria dos romances anglo-normandos: sua intertextualidade” (WEISS, 

2004, p. 29, grifo meu). De fato, em um dos exemplos mais conhecidos desse fenômeno, lê-se 

o testemunho de Chrétien de Troyes (c.1135 – c.1191) que, no prólogo de seu roman Cligès (c. 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

13 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

1176), menciona ter ele próprio composto uma obra acerca do “rei Marc e de Isolda, a loura” 

(WALTER, 1994, p. 173, v. 5),17 hoje perdida.  

No mesmo roman, Fenice, uma das protagonistas, declara abertamente sua oposição à 

jovem irlandesa: “não irei desprezar o meu corpo / que jamais conhecerá dois beneficiários” 

(WALTER, 1994, p. 248, vv. 3143-3144).18 O tom condenatório em relação à Isolda é baseado 

no conhecimento do poeta acerca da história que, tendo ele próprio contribuído para a 

manutenção da tradição literária referente aos amantes, a intepreta de acordo com os valores e 

ideais de comportamento expressados pelos personagens de seus romans: 

 

Antes desejaria ser dilacerada / do que restasse entre nós / o amor de Tristão e Isolda, 

/ do qual tantas locuras são contadas, / e cuja narração é vergonhosa. / Jamais poderia 

eu concordar / com a vida que Isolda levou. / O amor nela foi demasiado vil: / pois 

seu coração foi de um só inteiro / mas seu corpo pertencia a dois donos. (WALTER, 

1994, p. 248, vv. 3127-3136)19 

 

A menção ao termo desmanbree (“dilacerada”) poderia muito bem corresponder a um 

dos episódios narrados na versão de Béroul. Um dia, à época de sua estadia na floresta de 

Morrois, Isolda vai deitar-se após uma longa e exaustiva jornada de trabalho. Logo após 

adormecer, a jovem tem o seguinte sonho: 

 

Sozinha num mato medonho / estava em rico pavilhão / e vinham dois leões, então, / 

querendo logo a devorar; / Piedade! Quis ela gritar, / mas os leões com fome estão / 

cada um a pega pela mão... / Do pavor que a Isolda afeta, / alto ela grita e bem desperta. 

(BÉROUL, 2020, p. 178-180, vv. 2066-2074)20 

 

Representados pela figura de dois leões, Marc e Tristão disputam a posse do corpo de 

Isolda que, dividida entre o dever legítimo que assumiu junto a seu esposo e a paixão nutrida 

por Tristão é atormentada pelo peso de suas escolhas sob o exílio no Morrois: “ai que infeliz! / 

Da juventude o que é que eu fiz?” (BÉROUL, 2020, p. 188-189, vv. 2201-2202).21 O sonho 

apresenta o dilema imposto entre a lei/moral e natureza/amor. Famintos pela sua presa, cada 

qual dos leões alegóricos agarram o que podem, de modo a manter sob constante tensão a vida 

da jovem rainha. 

Essas passagens ajudam a ilustrar, ainda que brevemente, o argumento da 

intertextualidade. Entretanto, para os objetivos aqui pretendidos, é necessário ir além das 

menções esparsas às figuras de Tristão e Isolda e ir em direção ao núcleo central dos elementos 

narrativos compartilhados nas mais diversas versões. Tomando de exemplo o caso do 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

14 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

julgamento da ordália de fogo levantando por Jean Frappier, que se observe a partir de quais 

elementos complementares uma interpretação do episódio pode ser feita à luz de referenciais 

irlandeses e que relações estes guardam com a figura de Isolda, a loura. 

De volta à corte real após o período de exílio no Morrois, a jovem rainha – já perdoada 

por Marc – começa a atrair para si o ressentimento dos barões do rei, desgostosos da 

complacência que ele teve para com os amantes. Um dia, em meio a uma caçada, os barões 

interpelam Marc e o alertam que Isolda nunca havia justificado a sua falta, nem mesmo os 

motivos que a levaram se exilar junto de Tristão na floresta. Caso fosse de fato inocente, a 

rainha deveria ter feito sua defesa e prestado um juramento diante do rei e de toda corte, pois, 

dizem os barões, “de vós tal falta então cobrou-se / e, de teu reino, nós, barões, / em variadas 

ocasiões, / rogamos, pois, que ela jurasse / Tristão não ser quem ela amasse” (BÉROUL, 2020, 

p. 241, vv. 3043-3048).22 

Os barões pressionam para que um julgamento formal seja marcado, e que Isolda “deve 

jurar que são mentiras” (BÉROUL, 2020, p. 240-241, v. 3049)23 todas as acusações e denúnicas 

a ela imputadas. Caso contrário, “se não concorda ela em jurar, / faz teu império ela deixar” 

(BÉROUL, 2020, p. 241, v. 3053-3054).24 Segundo Jacyntho Lins Brandão, o texto de Béroul 

é fruto do mundo para o qual o compôs (BRANDÃO, 2020, p. 40), ou seja, um valioso 

repositório de informações acerca das normas sociais, dos procedimentos jurídicos e de uma 

estrutura “carregada de aspectos crus dos mecanismos sociopolíticos que impossibilitam a 

concretização do amor adúltero penosamente sustentado pelo casal protagonista” 

(ALTEPARMAKIAN, 2023, p. 13). Desse modo, para além do mérito narrativo, a preocupação 

dos barões de Marc detém seu grau de historicidade, o que leva o rei a aceitar a realização do 

julgamento, após ser convencido pela própria Isolda de sua necessidade. É então que a rainha 

profere as seguintes palavras:  

 

Não tenho, rei, aqui parente, / que a minha causa me sustente / e guerra faça ou 

rebelião. / Mas disso não me ocupo não: / falem de mim, não tenho cura. / Se querem 

eles ter-me a jura / ou querem que seja julgada, / se assim me querem maltratada, / 

fixem a data – que se faça! (BÉROUL, 2020, p. 250-253, vv. 3239-3245).25 

 

A rainha evoca a memória de sua gente (parent) na impossibilidade de ter alguém de 

sua própria terra para tomar sua defesa quando da chegada do julgamento. Sozinha em um outro 

país, Isolda será julgada pela lei da Cornualha ou, pelo menos, dos dispositivos jurídico-legais 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

15 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

do contexto anglo-normando da segunda metade do século XII. A prova da ordália de fogo está 

presente apenas nas versões de Eilhart, Gottfried e na saga norueguesa, indicando que, 

possivelmente, também estaria contida nos versos perdidos do TT. No texto de Béroul, o 

juramento de Isolda é observado pelo rei Marc, pela corte e também pelo rei Artur e seus 

cavaleiros, cabendo à rainha apenas jurar, com suas mãos sob as relíquias de Deus, que nunca 

havia partilhado seu corpo com outro homem além de Marc (BÉROUL, 2020, p. 308-309, vv. 

4197-4214). 

Segundo Robert Bartlett, a prática da ordália (judicium Dei) teria suas origens traçadas 

até o século VI, pelo menos no mundo franco, cuja menção mais antiga apresenta-se no texto 

da primeira recensão da Lei Sálica (BARTLETT, 1986, p. 5). A história de sua difusão no 

Ocidente medieval poderia ser dividida entre dois períodos, séculos VI-VIII e do século VIII 

até o XIII. Durante a Idade Média central, tornaram-se procedimento comum em ambos os 

contextos, insular e continental, sendo proibidos em 1215 pelo papa Inocêncio III, no IV 

Concílio de Latrão.26 Bartlett, no entanto, comenta que as primeiras referências à prática em 

âmbito insular estão presentes em alguns códigos legais da Irlanda entre os séculos VII-VIII 

(BARTLETT, 1986, p. 5). Sob o nome de fír caire, fír fogerrta, “prova ou verdade do 

caldeirão”) ou mesmo fír De, “prova de Deus”, em irlandês antigo, “esta forma de prova foi 

usada especialmente para testar a legitimidade de requerentes duvidosos dos direitos e 

propriedades dos parentes” (BARTLETT, 1986, p. 5). 

A prova da ordália de fogo, desse modo, narrativa e historicamente, não seria 

desconhecida de Isolda. Embora soe um tanto quanto repetitivo, Isolda é, antes de mais nada, 

uma mulher irlandesa, uma filha de rei que, como registram as leis de seu país, pertencia a um 

grupo privilegiado legalmente, os nemed (“sagrados”) (KELLY, 1988, p. 9). Ernest York 

comenta ainda que, na Alemanha, a prática subsistiu pelo menos até o século XIV, o que 

explicaria porque Gottfried von Straßburg, escrevendo no início do século XIII, a relatou em 

seu Tristan und Isolde como algo contemporâneo (YORK, 1971, p. 3). A variedade das provas 

de ordália não eram reduzidas apenas a diversidade de suas formas de aplicação, e sim 

elaboradas e condicionadas mediante os contextos em que foram enunciadas.  

Mesmo que outras fontes, como hagiografias, crônicas, sagas, etc., mencionem 

exemplos de personagens submetidos à prova, o caso de Isolda é paradigmático porque 

exemplifica duas características importantes para a aplicação dos testes: I) algumas ordálias 

têm como categoria central de interesse questões voltadas à pureza sexual, majoritariamente, 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

16 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

relacionadas às mulheres; II) diferentemente de outros exemplos na documentação do período 

medieval, Isolda, de fato, é uma mulher adúltera, sendo, portanto culpada de suas transgressões 

com Tristão (BARTLETT, 1986, p. 16-18). Na cena do julgamento narrada no TGS, lê-se que:  

 

O ferro foi colocado no fogo. A boa rainha Isolda deu sua prata, seu ouro, suas joias e 

todas as roupas e palafréns que ela tinha para ganhar o favor de Deus, para que Ele 

pudesse ignorar suas evidentes ofensas e restaurar sua honra. (BECHSTEIN, 1891, p. 

180-181, vv. 15646-15654, vol. II; GOTTFRIED VON STRASSBURG, 2004, p. 

247)27 

 

A cena da ordália é também um episódio de humilhação pública para uma mulher. Isolda 

é despida de seus adornos (ouro, prata, jóias) e expropriada de seus bens (roupas, cavalos), e 

passa a assumir, sob o viés do ascetismo cristão, uma postura de humildade, discrição e 

prudência. Somente assim, a rainha teria como angariar uma interferência positiva advinda de 

Deus nos rumos de seu julgamento. A ordália de fogo, a qual Isolda foi submetida, consistia em 

quatro etapas – convocação, petição, julgamento e prova –, divididas ainda em dois grandes 

“termos” (assizes), os do suplicante e os de julgamento (YORK, 1971, p. 3). O TGS narra todas 

essas etapas, culminando na prova final, em que o rei e toda a corte acompanham o momento 

em que Isolda toma em suas mãos o ferro em brasa: 

 

‘Agora pegue o ferro em suas mãos e, dentro dos termos que nos indicou, que Deus a 

ajude em sua necessidade!’ “Amém!”, disse a bela Isolda. Em nome de Deus, ela 

pegou o ferro, carregou-o e não foi queimada. (BECHSTEIN, 1891, p. 183, vv. 15728-

15736; Gottfried von Strassburg, 2004, p. 248)28 

 

Com isso, Isolda tem sua inocência confirmada, julgada pela lei cornualha e absolvida 

pela justiça divina, pois foi “manifestado e confirmado a todo o mundo que Cristo em sua 

Grande Virtude é maleável como uma manga levada pelo vento” (BECHSTEIN, 1891, p. 183, 

vv. 15737-15740, vol. II; GOTTFRIED VON STRASSBURG, 2004, p. 248),29 e que, por isso 

mesmo, jamais negará ajuda a qualquer coração que tenha perpetrado “atos honestos ou 

fraudes” (BECHSTEIN, 1891, p. 183, vv. 15745-15746, vol. II; GOTTFRIED VON 

STRASSBURG, 2004, p. 248).30  

Robert Bartlett comenta que o exemplo literário de Isolda está em conformação com 

outros casos relatados na documentação medieval acerca de rainhas e demais mulheres 

injustiçadas,31 embora o caso da princesa da Irlanda seja excepcional devido à natureza culposa 

de suas ações. Afinal, o episódio da ordália de Isolda é paradigmático porque propõe um modelo 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

17 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

narrativo a ser apropriado e reproduzido em obras contemporâneas e/ou futuras. A saber, o 

retrato de uma mulher adúltera e aristocrata, profundamente dividida entre o dever e honra, cuja 

imagem em termos laudatórios ou condenatórios ajunta-se à de uma outra figura literária, a 

Guinevere de Chrétien de Troyes, em seu Le chevalier de la charrette (c. 1177-1181). São elas 

alguns dos principais exemplos do fine amors, esse amor profano, essa “erótica do controle do 

desejo” (RÉGNIER-BOHLER, 2017, p. 58), cuja força a Igreja procurou condenar e agrilhoar 

“no quadro de uma conjugalidade fechada e sacralizada” (DUBY, 2013, p. 76).  

Portanto, em um contexto histórico em que as denúncias e acusações de infidelidade 

feminina e os julgamentos por ordália foram complementares um ao outro, “era natural para os 

contadores de histórias medievais mover sua trama das acusações de adultério para o drama da 

provação” (DUBY, 2013, p. 76). Em relação à historicidade da prática e suas correspondências 

nos contextos normando e da Inglaterra anglo-saxã, Ernest York pontua que há algumas 

diferenças entre o que as várias versões da história narram. Segundo o autor, “nota-se que nos 

romances o juramento de denegação é separado do recurso pela sentença medial e é feito pouco 

antes do julgamento” (YORK, 1971, p. 5), e que, mesmo que o tempo de intervalo entre um e 

outro variasse de acordo com a natureza do caso julgado, em crimes capitais – como o adultério 

–, o acusado deveria pronunciar de imediato, como assim vigorava da época anglo-saxã até o 

início do século XII (YORK, 1971, p. 4-5). 

York supõe que essa postergação no julgamento de Isolda poderia derivar de uma origem 

normanda ou mesmo nórdica. Pois, na Inglaterra pós-1066, “o juramento pode ser eliminado 

ou adiado para um estágio posterior. Nesse tipo de procedimento, no entanto, o articulado se 

encerra com o oferecimento de prova” (YORK, 1971, p. 5), o que não foi observado no processo 

movido contra Isolda, afinal, em seu caso, o “juramento é adiado, mas não se conclui com a 

apresentação de provas. E elas são endereçadas ao autor e não ao tribunal, ao qual normalmente 

seriam endereçadas durante o período normando” (YORK, 1971, p. 5).  

Entretanto, qual seria o procedimento a ser seguido caso Isolda fosse julgada de acordo 

com as leis de sua própria terra? O que teriam a dizer as coleções de leis irlandesas, cuja riqueza 

e complexidade tendem a a dificultar definições mecânicas ou imediatas relacionadas aos 

assuntos até aqui discutidos? 

De um modo geral, os testemunhos legados pela sociedade irlandesa pré-conquista 

denotam uma enorme profusão de discursos, práticas e estruturas que a descrevem como sendo 

profundamente hierarquizada, de caráter patriarcal e com uma economia predominantemente 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

18 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

ruralizada, além de considerar a lógica poligínica em relação aos matrimônios como a 

responsável por manter o funcionamento minimamente orgânico de seu ecossistema social. Em 

suma, evidências documentais – sobretudo na figura de seus códigos legais – que informariam 

uma quase “obsessão” por “status e códigos de comportamento” (DOWNHAM, 2018, p. 61).  

Em uma sociedade patriarcal, como a irlandesa, os mais variados assuntos de toda a vida 

“social, legal, política e cultural eram dominados pelos homens, como acontecia em todas as 

sociedades medievais europeias” (Ó CRÓINÍN, 2017, p. 147). Profundamente marcada pela 

hierarquização com base na diferença entre livres e escravizados, a lógica predominante foi a 

de que “escravizados à parte, a sociedade laica e clerical operava por meio de um elaborado 

sistema de hierarquias de status, cada hierarquia relacionada a uma função separada” 

(DHONNCHADHA, 2013, p. 17). Em uma das coleções de leis mais antigas da Irlanda, o 

Senchas Már (“Grande Tradição”, doravante, SM) compilada por volta do século VIII, lê-se 

que: 

 

A tradição dos homens da Irlanda [Seanchur fear n-Eireand]: o que a preserva? A 

recordação conjunta de dois anciãos, a transmissão de um ouvido a outro, a recitação 

dos poetas, o acréscimo vindo da Lei da Escritura, o amparo na lei da natureza; pois 

esses são os firmes alicerces sobre os quais se assentam os julgamentos do mundo. 

[...] É aí que se determinou [a distinção entre] rei e camponês, rainha e não rainha, 

nobre e vil, próspero e indigente, afortunado e desafortunado. É aí que se determinou 

a compensação [díre] de cada um conforme sua posição. Pois o mundo estivera 

em igualdade até que a Grande Tradição [Senchar Mar] viesse a ele. (HANCOCK, 

1865, p. 29; p. 40, vol. I, grifo meu)32 

 

As leis compiladas na coleção teriam por objetivo, portanto, legitimar e estabelecer as 

devidas diferenças entre os grupos e classes sociais, tendo por base uma medida fundamental 

para o sistema jurídico irlandês pré-conquista: o “preço da honra” (lóg n-enech), valor 

atribuído aos indivíduos que nasceram livres em uma comunidade (tuáth). O texto de 

introdução ao SM, citado acima, representa bem essa perspectiva. Afinal, alega-se que antes de 

sua aplicação, o mundo estava em um estado de perfeita igualdade entre os indivíduos. Em uma 

sociedade desigual e baseada no status, o “preço da honra” era “geralmente derivado da posse 

de propriedade usada para gerar riqueza independente” (MCLEOD, 1996, p. 280), variando, 

inclusive, de acordo com a posição ocupada na estrutura social.33 Ademais, o peso dessa 

estrutura legal acarretou na prática comum das “classes vulneráveis a buscar proteção das elites 

por meio de clientes ou outros contratos” (DOWNHAM, 2018, p. 68). 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

19 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

Havia, inclusive, tratados legais específicos referentes às diferentes classes. É o caso 

dos dois Bretha Némed [“Julgamentos das pessoas privilegiadas”], também datados do século 

VIII. Nesses documentos, são colocadas em questão as leis relativas ao grupo dos 

“privilegiados” (nemed) na sociedade irlandesa. Dando atenção especial para clérigos, poetas e 

juízes, essas leis versam acerca de seus privilégios e responsabilidades, bem como abordam 

diversos outros assuntos, como tutela, penhoras, etc. Aos poetas (filid), por exemplo, era 

recomendado que não tentassem “saquear, nem matar, nem entrar em conflito” (Ó CORRÁIN; 

BREATNACH; BREEN, 1984, p. 422), mas que, ao contrário, adotem “a verdade, que rejeitem 

a falsidade, que sigam os caminhos da poesia, as correntes da inspiração” (Ó CORRÁIN; 

BREATNACH; BREEN, 1984, p. 422).34 Somente assim poderiam engajar-se na produção de 

uma “arte forte e justa de poesia (louvor), [pois] banquetear-se com um rei é um caminho 

honroso” (Ó CORRÁIN; BREATNACH; BREEN, 1984, p. 422).35 

É valido ainda comentar acerca da lógica que possibilitou aos agentes responsáveis pela 

institucionalização dos discursos e dispositivos de hierarquização, estratificação e divisão social 

e sexual do trabalho operarem dentro de determinados espaços sociais. Em sua maioria homens, 

foram eles clérigos que almejaram a consolidação da doutrina cristã e o cumprimento dos 

cânones elaborados muitas vezes à revelia da cúria romana; integrantes de uma classe druídica 

específica responsáveis pela preservação das tradições históricas e culturais irlandesas, os 

poetas; historiadores, cronistas, hagiógrafos, e juízes locais.  

Máirín Ní Dhonnchadha comenta que para os homens dessa sociedade, a centralidade 

do status era ao mesmo tempo uma questão de posição social e de honra pessoal e, mesmo em 

casos em que uma perda gradativa dessa mesma honra fosse observada, ocasionada por um tipo 

de ação indevida e/ou tipificada nas leis consuetudinárias, dificilmente isso acarretaria em uma 

mudança nominal de posição, sobretudo para setores das classes dominantes 

(DHONNCHADHA, 2013, p. 18). Entretanto, a autora comenta que é precisamente essa dupla 

característica que unificou os conjuntos de leis e permitiu o estabelecimento de hierarquias 

funcionais pertencentes e controladas pelos homens, o que acabou por constituir “a principal 

razão pela qual a honra era tão importante no estabelecimento do status das mulheres” 

(DHONNCHADHA, 2013, p. 19). 

Portanto, as leis que vigoravam na Irlanda alto-medieval detinham uma natureza que 

demarcava sua carga normativa, aristocrática e masculina. Se o status era baseado na honra, 

para as mulheres em geral “a medida de sua honra era a sua conduta sexual” 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

20 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

(DHONNCHADHA, 2013, p. 19). Desse modo, mesmo em sua terra natal, ainda que 

pertencesse ao grupo socialmente privilegiado, Isolda enfrentaria problemas legais, seu caso 

sendo avaliado minuciosamente dentro desse contexto. Em relação à lei canônica, algumas 

informações podem ser comparadas mediante a análise dos textos produzidos e circulados no 

contexto irlandês pré-conquista.  

O conjunto de cânones reunidos sob o nome de Collectio Canonum Hibernensis (século 

VIII), ou apenas Hibernensis – doravante, HB – por exemplo, menciona as virtudes da castidade 

para ambos os sexos, ao dizer que “a virgindade é a beleza da igreja, a joia da piedade, a cabeça 

da santidade, a flor da castidade, o começo da vida, a moderação guardiã, a padroeira da 

inocência, a amiga da justiça, a erradicadora dos vícios, a conquistadora de desejos” 

(FLECHNER, 2019, p. 350).36 Ora, Isolda não era mais virgem quando aportou na Cornualha 

e aguardava os preparativos para o seu casamento com o rei Marc. Já havia entregado sua pureza 

à Tristão, cedendo aos efeitos da poção e consumando seu amor-desejo com o amante durante 

a travessia em alto-mar. De modo a esconder a sua condição, Isolda, junto a Tristão, elabora um 

engodo que envolve Brangien, ama de companhia da então princesa, que a irá substituir no leito 

marital durante a noite de núpcias, como narrado no TT (THOMAS D’ANGLETERRE, 1995, 

p. 126, vv. 131-139). É a virgindade (pucelage) de Brangien que é tomada por Marc que, em 

estado de embriaguez, acaba por não reconhecer que a moça na verdade não era sua esposa, 

Isolda (THOMAS D’ANGLETERRE, 1995, p. 127, vv. 146-154). 

Em um cânone acerca do comportamento de “falsas virgens” (De simulatis uirginibus 

et eorum moribus), os compiladores do HB mencionam a prática do manejo de “poções 

esterilizantes” (sterelitatem bibunt) (FLECHNER, 2019, p. 351), além de comentarem acerca 

das mulheres que, ao terem consciência de suas gestações, “contemplam as poções do delito do 

aborto” (FLECHNER, 2019, p. 351).37 Pelas evidências narrativas em todos os romans de 

Tristan, não é possível inferir ao certo se “bebida do amor” tomada pelos amantes continha tais 

propriedades abortivas, no caso de Isolda, e/ou esterilizantes, no caso de Tristão.  

Ora, compiladores do HB, Ruben de Munster e Cú Chuimne de Iona, ambos clérigos de 

notável distinção intelectual, demonstraram um conhecimento acerca de certas práticas 

medicinais que envolvem diretamente o manejo de filtros, unguentos e mesmo poções cujas 

propriedades, além de “mágicas”, são potencialmente danosas e de natureza maligna 

(FLECHNER, 2021, p. 13-14). O fato da mãe de Isolda, ela mesma uma rainha, ter elaborado 

a poção com suas próprias mãos, indica que esse conhecimento não era algo circunscrito aos 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

21 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

círculos de fora das cortes aristocráticas, embora essa informação tenha sido aproveitada, para 

efeitos narrativos, como uma ligação direta entre Isolda e os conhecimentos tradicionais de sua 

terra natal. 

Segundo o TB, após o episódio da noite de núpcias, os amantes continuam a se entregar 

à paixão arrebatadora que cultivam um pelo outro, pois “amor não dá para ocultar / pois sempre 

pisca um p’ra seu par” (BÉROUL, 2020, p. 89, vv. 575-576).38 Ambos são avistados pelos 

barões de Marc que, “num jardim, sob um enxerto, / viram Isolda em desacerto / junto a Tristão, 

nesse lugar, / o que ninguém quer tolerar, / vezes sem fim os viram pois, / do rei no leito e nus 

os dois” (BÉROUL, 2020, p. 88-91, vv. 589-595).39 Com o adultério dos amantes sendo 

inequivocamente testemunhado pelos barões de Marc, os amantes passam a estar sob uma 

vigilância cada vez maior, sendo a corte um local não mais seguro para os seus encontros 

amorosos. Ainda em relação ao tema levantado, novamente, a documentação canônica insular 

fornece vislumbres interessantes, como é o caso do assim chamado I Sínodo de Patrício. 

Nesse documento, atribuído a São Patrício (c. 387-461), cuja datação é estimada entre 

o final do século V e início do VI (BINCHY, 1968), alguns cânones mencionam as respectivas 

punições aplicadas em dois casos bem familiares à história de Isolda e Tristão. Lê-se no cânone 

§ 19 que “uma mulher cristã que tomou um homem em casamento honroso e depois o abandona 

e se entrega a um adúltero, ela que faz isso deve ser excomungada” (BIELER, 1963, p. 57),40 

enquanto que o cânone § 22 declara que “se alguém der sua filha a um homem em casamento 

honroso e ela ama outro, e ao consentir com ela e receber um dote, ambos serão excomungados 

da Igreja” (BIELER, 1963, p. 57).41 

Se for possível acreditar que a lei canônica incidiu sobre a sociedade irlandesa da Alta 

Idade Média de modo complementar às “leis seculares” vigentes, pode-se então, como apontou 

Roy Flechner, considerá-las “categorias separadas que às vezes exerciam uma interação 

frutífera entre elas” (FLECHNER, 2021, p. 68). Desse modo, o fato de ambas as passagens 

acima citarem a excomunhão como pena máxima aplicada ao crime de adultério informa que, 

durante os séculos iniciais de cristianização da Ilha Esmeralda, houve um esforço da Igreja 

irlandesa de buscar um combate à prática da poliginia. Em relação à correspondência que pode 

ser estabelecida entre a situação de Isolda e suas respectivas implicações no caso da observação 

dos cânones mencionados, ela e Tristão seriam, por óbvio, excomungados pela Igreja. Ademais, 

embora não se tenha registro textual – em virtude do caráter fragmentário das narrativas 

tristanianas – se os pais de Isolda sabiam daquilo que se passava com sua filha na distante 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

22 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

Cornualha, só se pode supor que nos fragmentos desaparecidos Isolda teria se correspondido 

com seus pais, em especial sua mãe, acerca dos problemas que lhe afligiam.42 

Dentro da coleção do SM, estão agrupadas um conjunto de sentenças legais que são 

listadas em sete itens, chamadas de heptíades (sechtae). Dentre elas, a heptíade § 15 versa 

acerca de algumas mulheres as quais é vedado o direito de compensação em caso de dano e/ou 

ofensa ou mesmo o pagamento de seu “preço de honra”: a que rouba, a que zomba, a que trai, 

a que mente, a prostituta, a que nega hospitalidade e comida e a que inflige danos físicos (a si 

ou a outros) (HANCOCK, 1901, p. 177-179, vol. V).43 Nas tríades, a fórmula é parecida, “§ 

185. Três mulheres que não têm direito à multa [díre]: uma mulher que não se importa com 

quem dorme, uma ladra, uma feiticeira” (MEYER, 1906, p. 25).44 

Em todos esses excertos, a menção ao adultério incute uma penalização correspondente 

a esse tipo de delito. Não por acaso, a literatura sapiencial vernacular, expressada pelas tríades, 

continha máximas que afirmavam peremptoriamente quais valores uma mulher deveria 

preservar e quais vícios eram condenados:  

 

§ 91. Três sorrisos que são piores que a tristeza: o sorriso da neve derretendo, o sorriso 

de sua esposa para você depois que outro homem esteve com ela; o sorriso de um cão 

pronto para lhe atacar.  

[...] § 180. Três qualidades de uma boa feminilidade: manter a língua presa, a castidade 

firme, e os cuidados com o lar. (MEYER, 1906, p. 13; p. 24)45 

 

Além disso, as mulheres irlandesas aparecem na documentação como sendo legalmente 

“incapazes” (báeth), cabendo, desse modo, a tutela por parte de seus esposos, filhos ou parentes 

de sangue em relação aos assuntos legais. Novamente, a tríades reforçam esse caráter subalterno 

das mulheres em relação aos homens: “§ 150. Três contratos que são anulados por decisão de 

um juiz: os contratos de uma mulher, de um filho, de um cozinheiro; § 151. Três incapazes de 

contratos especiais: o filho de pai vivo, a noiva, o servo de um senhor” (MEYER, 1906, p. 21).46 

Esses testemunhos diversos acerca das condições femininas na Irlanda alto-medieval foram 

perpassados e mediados pelos interesses específicos de seus artífices, a partir de uma ideologia 

aristocrático-masculina particularmente característica das sociedades medievais do Ocidente 

europeu, cuja personagem Isolda estaria submetida mesmo se fosse julgada de acordo com as 

leis de sua gente. 

Como informado no poema de Gottfried, Isolda detinha o domínio de outras línguas 

além do irlandês, como o francês e o latim. Da sua familiaridade com este último, inclusive, é 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

23 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

possível inferir que ela, como esperado de alguém de sua posição, tenha recebido o mínimo de 

educação eclesiástica de seus tutores. Essa informação torna-se algo essencial dentro das 

narrativas tristanianas e na própria construção da personagem nos romans, afinal, o tipo de 

educação moral e religiosa a qual travou contato durante sua infância acabam por conflitar com 

o sentimento proibido que ela nutria em relação a Tristão.  

 

Considerações finais 

 

As tensões entre corpo e alma foram assunto comum ao medievo, e os textos literários 

da época não se furtaram a explorar tal questão, fosse de maneira sutil ou mesmo explícita, 

como demonstrado nas romans tristanianos e nas demais narrativas imbuídas pelo ideal do fine 

amors. A dualidade entre a elevação e condenação do corpo, aspectos que Isolda que foi 

constantemente submetida, nas palavras de Jacques Le Goff e Nicolas Truong, foi uma das 

grandes metáforas da cristandade medieval, pois “descrevia a sociedade e as instituições, 

símbolo de coesão ou de conflito, de ordem ou de desordem, mas sobretudo de vida orgânica e 

de harmonia” (LE GOFF; TRUONG, 2010, p. 13).  

Que se observe um último exemplo de algumas dessas contradições à luz da literatura 

sapiencial fornecida pelas tríades. A tríade 110 diz o seguinte: “§ 110. Três companhias que 

trazem amor à boa fortuna: silêncio, diligência e sinceridade” (MEYER, 1906, p. 15).47 Por sua 

vez, lê-se na tríade § 160 que dentre aqueles que não podem renunciar à uma autoridade 

preexistente, estão “um filho de seu pai, uma esposa de seu marido, um servo de seu senhor” 

(MEYER, 1906, p. 21).48 A primeira tríade destaca versam quais os atributos morais esperados 

de uma mulher recatada: a diligência, o silêncio e a sinceridade. Em seus romans, Béroul e 

Thomas levantam continuadamente às suas audiências questionamentos e incitam a dubiedade 

das atitudes tomadas Isolda. Embora Béroul seja um narrador decididamente parcial e favorável 

aos amantes, seu Tristan é conhecido por destacar as habilidades retóricas de Isolda e os 

subterfúgios intelectuais nos quais a rainha se vale para defender ou justificar suas ações, 

colocando em xeque a veracidade e a honestidade dos discursos de Isolda. Esse é o caso do 

famoso episódio do juramento dúbio de Isolda narrado no TB. 

Quando de seu julgamento, Isolda precisaria atravessar um vau para chegar até a 

presença de Marc, do rei Artur e todos aqueles que vieram assistir a corte judicial. É então que 

Tristão, sob o disfarce de um leproso, se oferece para carregar a rainha até o púlpito onde 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

24 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

proferiria sua defesa e juraria sob as relíquias sagradas que jamais teve por ele “amor comum / 

[...] que redundasse em vilania, / ou num amor por putaria” (BÉROUL, 2020, p. 306-307, v. 

4163; vv. 4165-4166).49 Reconhecendo o amado sob disfarce, Isolda ordena-lhe: 

 

[...] vira a tua face e dá-me o dorso: / eu o montarei como valete. / Ele, sorrindo, se 

submete, / o dorso vira e ela já monta. / Rei, conde, todos dão-se conta: / as coxas na 

muleta aperta, / um pé levanta, o outro acerta, / que vai cair às vezes faz / fingindo dor 

tão contumaz. / Isolda, a bela, a cavalgar, / perna de cá, perna de lá... (BÉROUL, 2020, 

p. 293, vv. 3930-3940).50 

 

Chegada a hora de jurar sob as relíquias e negar todas as acusações lançadas contra ela, 

Isolda faz o seguinte pronunciamento: 

 

Santas relíquias vejo aqui. / Pois escutai como vos juro, / aquilo que ao rei asseguro: 

/ se me tem Deus e Santo Hilário, / relíquias tais e o santuário, / todas que aqui agora 

estão, / todas que pelo mundo vão, / nunca entre as coxas me entrou homem, / fora 

o leproso que mesmo ontem / me carregou além do charco, / e meu marido: este, 

o rei Marco. / Os dois da minha jura excluo, / mas todos outros nela incluo; / os dois 

assumo, como for, / o lazarento e meu senhor: / tive o leproso entre estas pernas. 

(BÉROUL, 2020, p. 308-309, vv. 4198-4214)51  

 

No poema de Béroul, o texto se interrompe logo após Isolda reafirmar que teve o leproso 

entre suas pernas, não sendo possível, nesse caso, saber se o julgamento teve outras etapas como 

a prova da ordália de fogo, presente na versão de Gottfried. Após a sua jura, Isolda é 

prontamente aclamada pelo povo que assistia ao julgamento, e Béroul, mais uma vez tomando 

as dores da rainha, proclama “maldito quem duvidar é!” (Mal ait jamais l’en mesquerra!) 

(BÉROUL, 2020, p. 310-311, v. 4231). Em seu estudo crítico acerca do poema de Béroul, 

Jacyntho Lins Brandão chama atenção para as estratégias narrativas do poeta, mobilizadas para 

prender sua audiência ou mesmo desviar a atenção desta em relação aos temas por ele 

levantados. Para Brandão, uma das chaves analíticas para se interpretar e saborear melhor os 

complexos, irônicos e divertidos versos de Béroul é a figura de linguagem chamada silepse, 

cujo principal recurso na obra de Béroul “é o dizer não dizendo” (BRANDÃO, 2020, p. 25). 

Atuando como uma “figura de omissão que rompe as fronteiras entre a parte e o todo, a 

espécie e o gênero, a matéria e o objeto, o singular e o plural, o determinado e o indeterminado” 

(BRANDÃO, 2020, p. 25), seu uso por Béroul teria por objetivo causar na audiência um efeito 

de “concordância inesperada” em relação às palavras e ações de Tristão e Isolda. Desse modo, 

Béroul joga com uma dupla audiência, externa e interna ao texto, acerca da veracidade das 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

25 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

palavras de Isolda e mesmo com o atributo da sinceridade que a princesa irlandesa tomou para 

si de modo a garantir a sua segurança e a de seu amado. 

A tríade § 160, por sua vez, lembra o dever atribuído e esperado de uma esposa diante 

de uma autoridade masculina, no caso, a do marido. Comparada à uma criança e mesmo a um 

servo, denota-se aqui a necessidade de uma tutela em relação à mulher, ação essa também 

subvertida, mesmo que sutilmente, por Isolda ao longo de toda a narrativa. Embora mantenha 

a cortesia e o respeito que a posição de seu marido exige, a rainha em nenhum momento deixa 

de expor suas visões e mantém firme seus posicionamentos mesmo quando estes são 

antagônicos ao de Marc. Basta citar que é a própria Isolda quem diz ao rei que irá aceitar seu 

julgamento, ditando, inclusive, os termos de sua audiência pública: ela faz questão que Artur e 

seus cavaleiros lá estejam como juízes e testemunhas de sua inocência: 

 

Terei na data, por sua graça, / o rei Artur e companhia. / Se ante ele, pois, se me anistia, 

/ quem me quiser inda acusar, / há quem vá me justificar / (quem viu-me a jura feita 

então) / contra um cornualho ou saxão. / Os pulhas quero que, presentes, / vejam mi’a 

jura consistente. / Se ali ao rei Artur bem vês, / Gauvain, sobrinho seu, cortês, / Girflet 

e Keu, seu senescal – / tem cem vassalos, no total – / contra mim nada mentirão, / 

contra as calúnias lutarão. (BÉROUL, 2020, p. 252-253, vv. 3248-3261)52 

 

Com base nas reflexões acima, é razoável admitir a viabilidade de se articular contextos, 

histórias e culturas aparentemente tão díspares, de modo a apresentar correspondências e 

mesmo inovações da literatura cortesã escrita em francês em relação aos substratos irlandeses 

que preenchem toda a tradição das narrativas tristanianas. No caso de Isolda, é evidente não 

apenas o “empréstimo” cultural, mas também o histórico, quando, no exame da documentação 

irlandesa, as inúmeras possibilidades de interpretação das narrativas literárias do contexto 

anglo-normando apresentam-se viáveis com suas conexões insulares. 

 

Referências 

 

Fontes 

 

BECHSTEIN, Reinhold (ed.). Gottfried’s von Strassburg Tristan. Leipzig: F. A. Brockhaus, 

1891, 2 vols. Disponível em: 

<https://archive.org/details/gottfriedsvonst03bechgoog/mode/2up>. Acesso: 06 mar., 2024. 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair
https://archive.org/details/gottfriedsvonst03bechgoog/mode/2up


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

26 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

BÉROUL. O romance de Tristão. [Trad.: Jacyntho Lins Brandão]. São Paulo: Editora 34, 

2020. 

BIELER, Ludwig (ed.). The Irish penitentials. Dublin: Dublin Institute for Advanced Studies, 

1963. 

FLECHNER, Roy (ed.). The Hibernensis, vol. I: a study and edition. Washington, D.C.: The 

Catholic University of America Press, 2019. 

GOTTFRIED VON STRASSBURG. Tristan: with the ‘Tristran’ of Thomas. [Introduction and 

translation by A. T. Hatto]. 3rd ed. London: Penguin, 2004. 

HANCOCK, W. Neilson et al (eds.). Ancient laws of Ireland: introduction to Senchus Mor, 

and Athgabail, or law of distress. Dublin: Alexander Thom, 87 & 88, Abbey-Street; Hodges, 

Foster & Co., 104, Grafton Street; London: Longmans, Green, Reader, and Dyer, 1865, vol. I. 

HANCOCK, W. Neilson et al (eds.). Ancient laws of Ireland. Uraicecht Becc and other 

selected Brehon Laws tracts. Dublin: Alexander Thom, 87 & 88, Abbey-Street; Hodges, Foster 

& Co., 104, Grafton Street; London: Longmans, Green, Reader, and Dyer, 1901, vol. V. 

LACROIX, Daniel ; WALTER, Philippe. (ed.) Tristan et Iseut : Les poèmes français ; La saga 

norroise. Paris : Librarie Générale Française, 1989. 

MEYER, Kuno (ed.). The triads of Ireland. Dublin: Hodges, Figgis, & Co. Ltd, 1906. 

MICHEL, Francisque (ed.). La chanson des saxons par Jean Bodel. Paris : J. Techener 

Libraire Place du Louvre, 1839, tome I. 

TANNER, Norman P. (ed.). Decrees of ecumenical councils, volume one: Nicaea I to Lateran 

V. London: Sheed & Ward; Georgetown University Press, 1990. 

THOMAS D’ANGLETERRE. Tristan et Yseut. In : MARCHELLO-NIZIA, Christiane (ed.). 

Tristan et Yseut : les premières versions européennes. Paris : Gallimard, 1995, p. 123-212. 

WALTER, Philippe (ed.). Cligès. In : POIRION, Daniel (ed.). Chrétien de Troyes – œuvres 

complètes. Paris : Gallimard, 1994, p. 171-336. 

 

Bibliografia 

 

ALTEPARMAKIAN, Ana Carolina Pedroso. “Pur mei avez perdu la vie”: gênero e 

historicidade no Roman de Tristan, de Thomas da Inglaerra (c. 1170). 395f. Dissertação 

(Mestrado em História) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Programa de 

Pós-Graduação em História, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2023. Disponível em:  

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

27 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

<https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-18052023-111717/pt-br.php>.  

Acesso: 06 abr., 2024.   

BALDICK, Chris. The concise Oxford dictionary of literary terms. 2nd ed. Oxford, UK: 

Oxford University Press, 2001. 

BARTLETT, Robert. Trial by fire and water: the medieval judicial ordeal. Cambridge, UK: 

Cambridge University Press, 1986. 

BINCHY, D. A. St. Patrick’s First Synod. Studia Hibernica, n. 8, 1968, p. 49-59. Disponível 

em: <https://sci-hub.se/https://www.jstor.org/stable/20495893>.  Acesso: 06 abr., 2024. 

BRANDÃO, Jacyntho Lins. Introdução. In: BÉROUL. O romance de Tristão. São Paulo: 

Editora 34, 2020, p. 7-51. 

BUSBY, Keith. French in medieval Ireland, Ireland in medieval French: the paradox two 

worlds. Turnhout, BEL: Brepols, 2017. 

DHONNCHADHA, Máirín Ní. Travelers and settled folk: women, honor and shame in 

medieval Ireland. In: SHEEHAN, Sarah; DOOLEY, Ann (eds.). Constructing gender in 

medieval Ireland. New York: Palgrave Macmillan, 2013, p. 16-38. 

DOGGETT, Laine E. Love cures: healing and love magic in Old French romance. University 

Park: The Pennsylvania State University Press, 2009. 

DOWNHAM, Clare. Medieval Ireland. Cambridge, UK: Cambridge University Press, 2018. 

DUBY, Georges. As damas do século XII: Heloísa, Isolda e outras damas do século XII. A 

lembrança das ancestrais. Eva e os padres. [1996]. [Trad.: Paulo Neves; Maria Lúcia Machado]. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2013. 

FLECHNER, Roy. Making laws for a Christian society: the Hibernensis and the beginnings 

of Church law in Ireland and Britain. London; New York: Routledge, 2021. 

FRAPPIER, Jean. Structure et sens du Tristan : version commune, version courtoise. Cahiers 

de civilisation médiévale, v. 6, n. 23, 1963a, p. 255-280. Disponível em: 

<https://www.persee.fr/doc/ccmed_0007-9731_1963_num_6_23_1274>.  Acesso: 06 abr., 

2024.  

FRAPPIER, Jean. Structure et sens du Tristan : version commune, version courtoise (suivre et 

fin). Cahiers de civilisation médiévale, v. 6, n. 24, 1963b, p. 441-454. Disponível em: 

<https://www.persee.fr/doc/ccmed_0007-9731_1963_num_6_24_1285>. Acesso: 06 abr., 

2024. 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8138/tde-18052023-111717/pt-br.php
https://sci-hub.se/https:/www.jstor.org/stable/20495893
https://www.persee.fr/doc/ccmed_0007-9731_1963_num_6_23_1274
https://www.persee.fr/doc/ccmed_0007-9731_1963_num_6_24_1285


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

28 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

FERGUS, Kelly. A guide to early Irish law. Dublin: Dublin Institute for Advanced Studies, 

1988. 

FERRANTE, Joan. What really matters in medieval women’s correspondence. In: HØGEL, 

Christian; BARTOLI, Elisabetta (eds.). Medieval letters: between fiction and document. 

Turnhout, BEL: Brepols, 2015, p. 179-199. 

GAFFNEY, Phyllis. Iseut la (dumb) blonde: portrayals of the queen in the Folies Tristan. 

Romania, v. 113, v. 451/453, 1992-1995, p. 401-420. Disponível: <https://shorturl.at/mpL06>. 

Acesso: 06 abr., 2024.  

GRIMBERT, Joan Tasker. Introduction. In: GRIMBERT, Joan (ed.). Tristan and Isolde: a 

casebook. New York; London: Routledge, 2002, p. xv-xxviii. 

GRIMBERT, Joan Tasker. The “Matter of Britain” on the continent and the legend of Tristan 

and Iseut in France, Italy and Spain. In: FULTON, Helen (ed.). A companion to Arthurian 

literature. New York: Wiley-Blackwell, 2009, p. 145-159. 
HØGEL, Christian; BARTOLI, Elisabetta (eds.). Medieval letters: between fiction and 

document. Turnhout, BEL: Brepols, 2015. 

LE GOFF, Jacques; TRUONG, Nicolas. Uma história do corpo na Idade Média. [Trad.: 

Marcos Flamínio Peres]. 2ª ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010. 

LEFÈVRE, Sylvie. La lettre et ses adresses. In : HØGEL, Christian; BARTOLI, Elisabetta 

(eds.). Medieval letters: between fiction and document. Turnhout, BEL: Brepols, 2015, p. 335-

358. 

 MARISCAL, Karla Xiomara Luna; ALVAR, Carlos. « Ne vus sanz mei, ne jeo sanz vus ». 

Muertes de Tristán: Marie de France, Lai del chievrefoil. Letras, Buenos Aires, n. 86, julio-

diciembre, p. 24-32. Disponível em: 

<https://repositorio.uca.edu.ar/bitstream/123456789/16331/1/ne-vus-sanz-mei.pdf>. Acesso: 

06 abr., 2024.  

MCLEOD, Neil. Property and honour-price in the Brehon law glosses and commentaries. Irish 

Jurist, v. 31, 1996, p. 280-295. Disponível em:  <https://sci-

hub.se/https://www.jstor.org/stable/44026829>.  Acesso: 06 abr., 2024. 

Ó CORRÁIN, Donnchadh; BREATNACH, Liam; BREEN, Aidan. The laws of the Irish. 

Peritia, v. 3, 1984, p. 382-438. Disponível em: <https://sci-

hub.se/https://doi.org/10.1484/J.Peri.3.77>.  Acesso: 06 abr., 2024. 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair
https://shorturl.at/mpL06
https://repositorio.uca.edu.ar/bitstream/123456789/16331/1/ne-vus-sanz-mei.pdf
https://sci-hub.se/https:/www.jstor.org/stable/44026829
https://sci-hub.se/https:/www.jstor.org/stable/44026829
https://sci-hub.se/https:/doi.org/10.1484/J.Peri.3.77
https://sci-hub.se/https:/doi.org/10.1484/J.Peri.3.77


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

29 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

Ó CRÓINÍN, Dáibhí. Early medieval Ireland, 400-1200. [1995]. 2nd ed. New York: Routledge, 

2017. 

RAMM, Bem. Losing the plot: the melancholy of remembrance in the Old French Folie Tristan 

poems. The Modern Language Review, v. 107, v. 1, January 2012, p. 108-123. Disponível 

em: <https://sci-hub.se/https://www.jstor.org/stable/10.5699/modelangrevi.107.1.0108>. 

Acesso: 06 abr., 2024. 

REED, Thomas L. Glossing the hazel: authority, intention and interpretation in Marie de 

France’s Tristan “Chievrefoil”. Exemplaria, v. 7, n. 1, 1995, p. 99-143. Disponível em: 

<https://sci-hub.se/https://doi.org/10.1179/exm.1995.7.1.99>.  Acesso: 06 abr., 2024. 

RÉGNIER-BOHLER, Danielle. Amor cortês. [Trad.: Lênia Márcia Mongelli]. In: LE GOFF, 

Jacques; SCHMITT, Jean-Claude. (orgs.). Dicionário analítico do Ocidente medieval. [Trad.: 

Hilário Franco Júnior (coord.). São Paulo: Editora da Unesp, 2017, p. 55-66, vol. I. 

ROUGEMONT, Denis de. O amor e o Ocidente. [1940]. [Trad.: Paulo Brandi; Ethel Brandi 

Cachapuz]. Rio de Janeiro: Guanabara, 1988. 

SANTOS, Dominique; FARRELL, Elaine Pereira. A importância do estudo das supostas 

periferias: a contribuição da Irlanda para a medievalística brasileira. Revista Diálogos 

Mediterrânicos, n. 11, dez. 2016, p. 177-193.  Disponível em: 

<https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5848154>. Acesso: 06 abr., 2024. 

STANESCO, Michel ; ZINK, Michel. Histoire européenne du roman médiéval : esquisses et 

perspectives. Paris : Presses Universitaires de France : 1992. 

WEISS, Judith. Insular beginnings: Anglo-Norman romances. In: SAUNDERS, Corinne (ed.). 

A companion to romance: from classical to contemporary. Oxford, UK: Blackwell Publishing, 

2004, p. 26-44. 

WIND, Bartina. Élements courtois dans Béroul et dans Thomas. Romance Philology, v. XIV, 

n. 1, August, 1960, p. 1-13. Disponível em: <https://www.jstor.org/stable/44939148>. Acesso: 

06 abr., 2024.  

YORK, Ernest C. Isolt’s ordeal: English legal customs in the medieval Tristan legend. Studies 

in Philology, v. 68, n. 1, 1971, p. 1-9. Disponível em: <https://sci-

hub.se/https://www.jstor.org/stable/4173705>.  06 abr., 2024. 

ZINK, Michel. Le Moyen Âge – littérature française. Nancy : Presses Universitaires de Nancy, 

1990. 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair
https://sci-hub.se/https:/www.jstor.org/stable/10.5699/modelangrevi.107.1.0108
https://sci-hub.se/https:/doi.org/10.1179/exm.1995.7.1.99
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5848154
https://www.jstor.org/stable/44939148
https://sci-hub.se/https:/www.jstor.org/stable/4173705
https://sci-hub.se/https:/www.jstor.org/stable/4173705


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

30 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

ZUMTHOR, Paul. A letra e a voz: a “literatura” medieval. [1987]. [Trad.: Amálio Pinheiro 

(Parte I); Jerusa Pires Ferreira (Parte II)]. São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

 

Notas 

 
1 No original em francês antigo: « Ne sont que .iii. matieres à nul home antandant : / de France et de Bretaigne et 

de Rome la grant ; / et de ces .iii. matieres n’i a nule samblant. / Li conte de Bretaigne sout si vain et plaisant ; / 

cil de Rome sont sage et de san aprenant ; / cil de France de voir chascun jor apparant. » 
2 São eles os famosos Roman de Alexandre (Romance de Alexandre, c. 1130-1190), Roman de Thèbes (Romance 

de Tebas, c. 1150-1155), Roman d’Énéas (Romance de Eneias, c. 1160), Roman d’Éracle (Romance de Héracles, 

c. 1154 – c. 1184) e Roman de Troie (Romance de Troia, c. 1170). 
3 Os principais romans foram elaborados com a mesma métrica de gêneros coetâneos, como os lais e os fabliaux: 

o verso octossilábico com dísticos rimados. 
4 Trata-se do MS B.N fr. 2171, manuscrito conservado na Biblioteca Nacional Francesa (BnF). Disponível em: 

<https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b9058945v/f3.image >. Acesso: 16 abr., 2024. 
5 Os manuscritos são os MS Add. 2751, University Library, Cambridge, disponível em: 

<https://exhibitions.lib.cam.ac.uk/moving-word/artifacts/cul_ms_add_2751_3_r/>. Acesso: 16 abr., 2024; o 

manuscrito Sneyd, MS Fr d. 16, Bodleian Library, Oxford, disponível em:  

<https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/055bccdb-c001-4fae-88d4-7a77ae7e5551/>.  Acesso: 16 abr., 2024 e o 

MS Douce d. 6, Bodleian Library, Oxford, disponível em:  <https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/ed3b2d6e-

28ec-49c1-a369-f3087b52e909/>. Acesso: 16 abr., 2024. Os outros dois manuscritos são o MS Strasbourg, 

destruído após um bombardeio à biblioteca de Estrasburgo em 1870, durante a Guerra Franco-Prussiana e o MS 

Mazzo 812/VIII/C, localizado na Accademia delle Scienze, em Turim, Itália. 
6 O fragmento Carlisle, como ficou conhecido, foi encontrado em 1991 em um cartulário latino na Abadia de 

Holmcultram, no norte da Inglaterra, antigo reduto cisterciense. Datado aproximadamente da segunda metade do 

século XIII, pertenceu originalmente ao reduto monástico em torno da Catedral de Carlisle. O fragmento versa 

exatamente sobre o início da história sobre a infância de Tristão e suas aventuras na Irlanda, anteriormente 

conhecidas apenas pela versão de Gottfried von Strassburg no século XIII (BENSKIN; HUNT; SHORT, 1992-

1995). 
7 O MS Douce d. 6, atualmente, preservado na Bodleian Library, em Oxford, Inglaterra. Disponível em:  

<https://shorturl.at/vA018>. Acesso: 16 abr., 2024. 
8 O MS 354, f. 151v-156v, localizado no acervo da Burgerbliothek, em Berna, contém o texto integral. Disponível 

em: <https://www.e-codices.unifr.ch/fr/list/one/bbb/0354>. Acesso: 16 abr., 2024. Já o MS 302 f. 100r, preservado 

no FitzWilliam Museum, em Cambridge, contém o texto inacabado. 
9 Há ainda uma versão da história que também foi adaptada do poema de Thomas (século XII) para o nórdico 

antigo durante o século XIII. Foi empreendida pelo clérigo Roberto, ou Irmão Roberto, na Escandinávia, durante 

o reinado de Haakon IV da Noruega (1204-1263). O Irmão Roberto acabou por traduzir e adaptar do francês 

arcaico a versão de Thomas e escreveu sua própria, denominada de Tristrams saga ok Ísöndar [A saga de Tristão 

e Isolda]. Essa versão pertence ao subgênero das chamadas riddarasögur [sagas de cavaleiros], que como o nome 

sugere ocupa-se de narrar as histórias e aventuras dos cavaleiros, similares às chansons de geste [canções de gesta] 

francesas. As sagas são um conjunto de fontes literárias que apresentam histórias de linhagens, lendas, famílias, 

heróis, etc. Foram produzidas entre os séculos XII e XIV na Escandinávia, onde seu período de maior produção 

reside entre os anos de 1150 a 1350, sofrendo influência clara de elementos cristãos, obras hagiográficas e por toda 

uma literatura clássica. Como o recorte espacial deste trabalho atém-se apenas ao Ocidente medieval e suas 

localidades, tais referências à Escandinávia medieval, sua sociedade, cultura e produção literária não entram no 

escopo de análise dessa pesquisa, embora seja oportuno a menção da existência de uma versão da lenda de Tristão 

e Isolda presente na literatura escandinava na Idade Média Central (séculos XI-XIII).   
10 « S’avez esté pus en gaudine. / De sa terre vos l’amenastes, / par mariage li donates. » 
11 No original, em alto-alemão médio, “diu liehte junge künigîn / diu bluome von Îrlant.” Todas as citações 

referentes ao poema de Gottfried von Straßburg foram cotejadas a partir do acesso ao texto original em alto-

alemão-médio em verso (BECHSTEIN, 1891) e a tradução em prosa para o inglês moderno (GOTTFRIED VON 

STRASSBURG, 2004).  

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b9058945v/f3.image
https://exhibitions.lib.cam.ac.uk/moving-word/artifacts/cul_ms_add_2751_3_r/
https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/055bccdb-c001-4fae-88d4-7a77ae7e5551/
https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/ed3b2d6e-28ec-49c1-a369-f3087b52e909/
https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/ed3b2d6e-28ec-49c1-a369-f3087b52e909/
https://shorturl.at/vA018
https://www.e-codices.unifr.ch/fr/list/one/bbb/0354


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

31 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

 
12 “[…] diu schoene si kunde / ir sprâche dâ von Develîn / si kunde franzois und latîn, / videlen wol ze prîse / in 

welhischer wîse. / ir vingere die kunden, / swenne sî's begunden, / die lîren wol gerüeren / und ûf der harpfen 

vüeren / die doene mit gewalte. / sie steigete unde valte / die noten behendeclîche. / ouch sanc diu saeldenrîche / 

suoze unde wol von munde.” 
13 « Ses plaies fet aparailler, / mires querre pur li aider. » 
14 “von mîner vrouwen meisterschaft.” 
15 “Wie wunderlîche guote craft.” 
16 Espécie de “tabu” / “madição” idiossincrático atribuído a personagens literários das narrativas irlandesas antigas 

e medievais. 
17 « Del roi Marc et d’Ysalt la blonde ». 
18 « Ja mes cors n’iert voir garçoniers, / n’il n’i avra deus parçoniers. » 
19 « Mialz voldroie estre desmanbree / que de nos deus fust remanbree / l’amors d’Ysolt et Tristan / dont mainte 

folie dit an, / et honte en est a reconter. / Ja ne m’i porroie acorder / a la vie qu’Isolz mena. / Amor en li trop vilena, 

/ que ses cuers fu a un entiers, / et ses cors fu a deus rentiers. » 
20 « Qu’ele ert en une grant gaudine, / dedenz un riche pavellon. / A li venoient dui lion / que la voloient devorer ; 

/ et lor voloit merci crïer, / mais lion, destroiz de fain, / chascun la prenoit par la main. / De l’esfroi qu Yseut en a 

/ geta un cri, si s’esvella. » 
21 Ibid., p. 188-189. « Lasse, dolente, / por qoi eüstes vos jovente ? » 
22 Ibid., p. 240-241. « S’a vilanie vos est dit ; / et li baron de ton païs / t’en ont par mainte fois requis / qu’il vuelent 

bien s’en escondie / que o Tristran n’ot sa drüerie. » 
23 Ibid., p. 240-241. « Escondire se doit c’on ment. » 
24 « S’ele ne s’en veut escondire, / li l’en aller de ton empire. » (BÉROUL, 2020, p. 241). 
25 « Rois, n’ai en cest païs parent / qui por le mien destraignement / en feïst gerre ne revel. / Mais de ce me seret 

molt bel. / De lor rebeche n’ai mes cure. / Se il vuelent avoir ma jure / ou s’il volent loi de juïse, / ja n’en voudront 

si roide guise – / metent le terme ! – que ne face. » (BÉROUL, 2020, p. 250-253). 
26 O cânone § 18 do referido concílio veda aos clérigos qualquer envolvimento, direto ou indireto, em sentenças 

que envolvam derramamento de sangue, comentando ainda que “nem pode alguém conferir um rito de bênção ou 

consagração a uma purgação por ordália de água fervente ou fria ou de ferro em brasa” [nec quisquam purgationi 

aquae ferventis vel frigidae seu ferri candentis ritum cuiuslibet benedictionis aut consecrationis impendat] 

(TANNER, 1990, p. 244). 
27 “[...] daz îsen daz was în geleit. / diu guote küniginne Îsolt / diu haete ir silber unde ir golt, / ir zierde und swaz 

si haete / an pferden unde an waete / gegeben durch gotes hulde, / daz got ir wâren schulde / an ir niht gedaehte / 

und sî z'ir êren braehte.” 
28 “ «Vrouwe» sprach der künec dô / «es dunket mich genuoc hier an, / alse ich mich's versinnen kan. / nu nemet 

daz îsen ûf die hant. / und alse ir uns habt vor benant, / als helfe iu got ze dirre nôt!» / «âmen!» sprach diu schoene 

Îsôt. / in gotes namen greif si'z an / und truog ez, daz si niht verbran.” 
29 “[…] dâ wart wol g'offenbaeret / und al der werlt bewaeret, / daz der vil tugenthafte Crist / wintschaffen alse 

ein ermel ist.” 
30 “[…] erst allen herzen bereit, / ze durnehte und ze trügeheit.” (BECHSTEIN, 1891, p. 183, vol. II). 
31 Como no caso das rainhas Teutberga da Lotaríngia (? – 875) e Emma da Inglaterra (c. 984-1052), cujas ordálias 

foram relatadas em anais e crônicas contemporâneas e tardias (BARTLETT, 1986). 
32 “Seanchur fear n-Eireand: cid conidruitear? Comcuimne da trean, tidnacul cluaire dia raile, dicetal file, 

tormach o Recht litre, nertad fri recht aienid; ar ite ter n-ailce inrem frir a n-artaiter breta in bethu. [...] Ir and ro 

hairled rig ocur aithech, rigan ocur amrigan, raor ocur daor, rothcedadch ocur dothcedach, rona occur donai. Ir 

and ro airled díre caich fo miad; ar ro bui in bith, cutruma conid tainic Senchar Mar.” (HANCOCK, 1865, p. 29; 

p. 40, vol. I, grifo meu). 
33 O valor integral ou parcial correspondente a cada indivíduo era pago a ele ou à sua família, em caso de ofensa 

e/ou crime cometido contra o mesmo. Essa taxa era chamada díre, cuja unidade de medida se chamava cumal (pl. 

cumala), em irlandês antigo. O termo podia designar tanto essa unidade, que equivalia a três vacas leiteiras, quanto 

uma mulher escravizada. Geralmente, o “preço da honra” a ser pago em vacas ou em mulheres em situação de 

escravidão variava de acordo com o grau social do requerido (KELLY, 1988, p.  
34 “Tiomnaim dhaoibh for-tseisidh fíor, ad-bosaidh gaoi, / gabhta suainemhna sesa, srotha iomhais.” (Ó 

CORRÁIN; BREATNACH; BREEN, 1984, p. 421). 
35 “Bith for seis natha nerchtóir, / coibhfleidh friá rígh rioth n-ordan” (Ó CORRÁIN; BREATNACH; BREEN, 

1984, p. 421) 
36 “Virginitas aeclesiae pulchritudo, ornamentum relegionis, sanctimoniæ caput, flos pudicitiae, uitae ingressus, 

sobrietatis custos, innocentiæ fautrix, amica iusticiae, eradicatrix uitiorum, libidinum uictrix.” 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

32 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair       e024009 

 
37 “Nonnullæ uero, cum senserint se concepisse, de scelere abortiui uenena meditantur.” 
38 « Car amors se ne puet celer : / sovent cline l’un vers son per ». (BÉROUL, 2020, p. 88). 
39 « Qar, en un gardin, souz une ente, / virent l’autrier Yseut la gente / ovoc Tristan en tel endroit / que nus hom 

consentir ne doit ; / el plusors les ont veüz / et lit roi Marc gesir toz nus. » 
40 “Mulier Christiana quae acciperit uirum honestis nuptis et postmodum discesserit a primo et iunxerit se 

adulter[i]o, quae haec fecit excommonis sit.” (BIELER, 1963, p. 56). 
41 “Si quis tradiderit filiam suam uiro honestis nuptis et amauerit alium et consentit filiae suae et acceperit dotem, 

ambo ab aecclesia excludantur.” (BIELER, 1963, p. 56). 
42 Haja vista o estudo cada vez mais pujante acerca do epistolário medieval, não se pode descartar os múltiplos 

polos de agência feminina e as cartas por elas escritas e endereçadas. Em publicação recente, Joan Ferrante e Sylvie 

Lefèvre analisam, respectivamente, as relações travadas entre mulheres e homens na resolução de conflitos, suas 

possíveis amizades e interesses em comum, bem como a tensão existente entre a história, a ficção e seus sujeitos, 

mediante o desejo, o amor e os demais sentimentos privados que uma missiva pode comportar. Ver a obra Medieval 

letters: between fiction and document (HØGEL; BARTOLI, 2015). Para os capítulos de Ferrante e Sylvie na 

publicação, ver “What really matters in medieval women’s correspondence?” (FERRANTE, 2015, p. 179-199) e 

“La lettre et ses adresses” (LEVÈFRVE, 2015, p. 335-358). 
43 “Athait recht mna la Feine na dlegat dire na lo[g]-enech: bean gatas, bean rindus cach richt, bean mairrnes 

can taith-scel co n-eiren fine a gu-scel, meirdrech muine, ben gonus, istoing cach richt, - ate mna ind-so na dle 

logh-enech.” (HANCOCK, 1901, p. 177-179). 
44 “Trí mná ná deglat díri: ben lasma cuma cipé las fái, ben gatach, ben aupthach.” (MEYER, 1906, p. 24). 
45 “§ 91. Trí gena ata messu brón: gen suechta oc legad, gen do mná frit far mbith fir aili lé, gen chon foilmnich; 

[...] § 180. Trí cuir tintaiter do réir britheman: cor nmá 7 micc 7 bothaich.” (MEYER, 1906, p. 12; p. 23) 
46 “Trí nata[t] túalaing sainchuir: mac beo-athar, ben aurnadma, dóer flatha.” (MEYER, 1906, p. 20). 
47 “Tri hingena herta seirc do cháintocud: túa, éscuss, idnae.” (MEYER, 1906, p. 14). 
48 “Trí uá dlegat athchommus: mac 7 a atbair, ben 7 a céile, dóer 7 a thigerna.” (MEYER, 1906, p. 20). 
49 « Qu’el onques n’ot amor commune / […] que l’en tornast a vilanie, / n’amor ne prist par puterie. » (BÉROUL, 

2020, p. 306-307). 
50 « Tor la ton vis et ça ton dos : / ge monterai come vaslet. / Et lors s’en sorrist li deget, / torne le dos, et ele 

monte. / Tuit les gardent, et roi et conte. / Ses cuisses tient sor son puiot : / l’un pié sorlieve et l’autre clot, / sovent 

fait senblant de choier, / grant chiere fait de soi doloir. / Yseut la bele chevaucha, / janbe deça janbe dela. » 

(BÉROUL, 2020, p. 292) 
51 « Saintes reliques voi ici. / Or escoutez que je ci jure, / de quoi le roi ci aseüre : / si m’ait Dex et Saint Ylaire, / 

ces reliques, cest santuaire, / totes celes qui ci ne sont / et tuit icil de par le mont, / qu’entre mes cuises n’entra 

home, / fors le ladre que fist soi some, / qui me porta outre les guez, / et li rois Marc mes esposez. / Ces deus ost 

de mon soirement, / ge n’en ost plus de tote gent. / De deus ne me puis escondire : / du ladre, de roi Marc, mon 

sire. / Li ladres fu entre mes jambes. » (BÉROUL, 2020, p. 308). 
52 « A terme avrai en mié la place / le roi Artur et sa mesnie. / Se devant lui sui alegie, / qui me voudroit aprés 

sordire / cil me voudroient escondire, / qui avront veü ma deraisne, / vers un Cornot ou vers un Saisne. / Por ce 

m’est bel que cil i soient / et mon deresne a lor eulz voient. / Se en place Artur li rois, / Gauvains, ses niés, li plus 

cortois, / Girflez et Qeu li seneschaus, / tex cent en a li rois vasaus / n’en mentiront por rien qu’il oient, / por les 

seurdiz se conbatroient. » (BÉROUL, 2020, p. 252-253). 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

