
  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

1 
 

DA FRAGILIDADE À FORÇA: A CONSTRUÇÃO DA  

AUTORIDADE DE HILDEGARD VON BINGEN 
 

From Fragility to Strength: The Construction of Hildegard 

Von Bingen's Authority 

 
Ana Rachel G. C. de Vasconcelos1 

Mestra em Literatura e Interculturalidade (UEPB) e pesquisadora do BET: Benditas Escritas 

Transgressora (CNPq/UEPB) 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0990-6987 

E-mail: arachelgcv@gmail.com 

 

Maria Simone Marinho Nogueira2 

Professora Permanente do PPGLI (UEPB) 

Líder e Pesquisadora do BET: Benditas Escritas Transgressoras (CNPq/UEPB) 
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1141-3911 

E-mail: mar.simonem@gmail.com 

 

Recebido em: 15/12/2025 

Aprovado em: 23/12/2025 

 

 
Resumo: Este artigo tem como foco Hildegard von Bingen (1098 - 1179) e sua autoridade singular. Mulher 

respeitada e influente no século XII, ela atuou na esfera pública em um período marcado pela rigidez 

hierárquica e pela predominância masculina em cargos de poder - façanha que provoca perplexidade, 

dúvidas e discussões ainda hoje, prova da importância e da atualidade do tema. O artigo demonstra que a 

construção da autoridade de Hildegard von Bingen ocorreu por uma convergência de fatores histórico-

sociais, teológicos e discursivos. Inicia-se com uma exposição da vida de Hildegard, destacando eventos 

e falas marcantes que ilustram sua autoridade; em seguida, investiga-se as raízes e os desdobramentos da 

sua autoridade, especialmente a utilidade de seu discurso para a Igreja Católica. Por último, destaca-se que 

o próprio Cristianismo apresenta em seu âmago a abertura que propiciou o surgimento de autoridades 

femininas na Idade Média e explica-se como Hildegard usou a fraqueza como fundamento de sua 

autoridade. 

Palavras-chave: Autoridade feminina; Hildegard von Bingen; Mulher medieval; Idade Média; 

Século XII. 

Abstract: This academic article focuses on Hildegard von Bingen (1098–1179) and her singular authority. 

A respected and influential woman in the twelfth century, she acted publicly in a period marked by strict 

hierarchical structures and the predominance of men in positions of power—a feat that still provokes 

perplexity, questions, and debate today, demonstrating both the importance and the contemporary 

relevance of the topic. The article argues that Hildegard von Bingen’s authority emerged from a 

convergence of historical-social, theological, and discursive factors. It begins with an account of 

Hildegard’s life, highlighting significant events and key statements that illustrate her authority; it then 

examines the roots and developments of that authority, especially the usefulness of her discourse for the 

Catholic Church. Finally, it emphasizes that Christianity itself contains, at its core, an openness that 

enabled the rise of female authorities in the Middle Ages, and it explains how Hildegard used weakness 

as the foundation of her authority. 

Keywords: Female Authority; Hildegard of Bingen; Medieval Woman; Middle Ages; 12th Century. 

 

https://orcid.org/0000-0003-0990-6987
mailto:arachelgcv@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1141-3911
mailto:mar.simonem@gmail.com


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

2 
 

INTRODUÇÃO 

 

Desde os anos 1970 tem havido um florescimento nos estudos das autoras 

medievais e de suas obras. Abordagens interdisciplinares têm propiciado enfoques 

inéditos e, dentre outros fatores, a busca por dar maior visibilidade, reconhecimento e por 

posicionar as mulheres de modo mais justo na história, na filosofia, na teologia e nas artes, 

junto à crescente presença de mulheres na academia e aos estudos feministas (Cf. Elliott, 

2010). Tudo isso tem suscitado mais traduções, edições críticas e estudos aprofundados 

acerca destas autoras e de suas obras, comumente classificadas como de literatura ou 

espiritualidade medieval. 

A renovação ocorrida nos estudos históricos, com a Escola dos Annales e sua 

abordagem sobre as mentalidades, aconteceu também em outras áreas do saber, que têm, 

cada vez mais, voltado-se para as fontes medievais, promovido novas discussões, feito 

descobertas e análises inovadoras, e demonstrado a importância de autoras e obras outrora 

ignoradas ou propositalmente desprezadas. 

É certo que no século XIX edições e traduções importantes foram feitas, tornando 

mais acessíveis e atrativos os textos das autoras medievais, mas apenas com a 

revitalização da pesquisa promovida pelos mais recentes estudos foram abertas “linhas de 

pesquisa complexas e interessantes sobre a vida das mulheres medievais em todos os 

níveis sociais, examinando as relações que elas desenvolveram dentro e em resposta a 

várias instituições, especialmente a ampla variedade de organizações cristãs” (Cf. Garber, 

2003). 

A profusão de cópias destes textos, a devoção dos medievais às autoras, a fama, a 

liberdade e a influência que estas mulheres, com alguma frequência, chegaram a ter, e a 

mística como um meio através do qual as mulheres tiveram abertura para entrar no 

discurso público, são alguns dos motivos pelos quais as autoras medievais vêm chamando 

a atenção dos estudiosos nas últimas décadas. A mulher medieval tem sido reconhecida 

como sujeito legítimo de pesquisa, não mera figura secundária ou rápida inserção em 

histórias masculinas por autoras como Joan Ferrante, Barbara Newman, Kathryn Kerby-

Fulton, Caroline Walker Bynum e Amy Hollywood. 



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

3 
 

Se num primeiro momento, quando se ouve falar em mulheres medievais, pode-

se imaginar uniformidade de vida, gostos, crenças, ações e pensamentos, supostamente 

promovidos pela centralidade da religião em suas vidas, a realidade das pesquisas mostra 

o exato oposto: quanto mais nos aprofundamos no estudo dessas autoras, mais 

observamos histórias, perfis, gostos, personalidades e modos de agir e pensar singulares. 

O mencionado florescimento nos estudos das autoras medievais e de suas obras tem 

demonstrado precisamente isto: “seus textos revelam não um canto monofônico, mas uma 

polifonia de vozes”(Garber, 2003, p.1), que “também incluem algumas dissidentes notas 

destoantes” (ibid.). 

Nos territórios alemães, entre os séculos XI-XIV, viveram muitas mulheres 

notáveis, como Elisabeth von Schönau, Hedwig von Schlesien, Elisabeth von Thüringen, 

Mechthild von Magdeburg, Margaret von Magdeburg, Mechthild von Hackeborn, 

Christina von Stommeln, Gertrud von Helfta, Christina Ebner, Margaret Ebner, Elsbeth 

Stagel, Adelheid Langman, Agnes Blannbekin, Dorothea von Montau e Hildegard von 

Bingen (Cf. Mülder-Bakker, 2010).  Esta última é uma das mais famosas, pela autoridade 

e influência que chegou a ter em vida, e pela qualidade e diversidade de obras deixadas.  

Hildegard é autora de livros visionários e médicos, músicas, um auto sacro, cartas, 

homilias, uma língua, um alfabeto, comentários e biografias. Em um período marcado 

pela rigidez hierárquica e pelo predomínio masculino na esfera pública - tanto na 

produção intelectual, como na Igreja e no governo -, ela atuou com uma liberdade não 

facilmente encontrada nas histórias de mulheres do século XII. Ela foi uma figura de 

grande autoridade espiritual, aconselhando prelados e soberanos, pregando em diversas 

cidades e, como já mencionado, deixando uma vasta e diversificada produção intelectual. 

Frequentemente, fez denúncias e advertências contra papas e soberanos, mas sem 

enfrentar grandes boicotes, perseguições e tentativas de silenciamento. Sem romper com 

a ordem estabelecida, ela ousou impor-se dentro da estrutura eclesiástica em nome de 

Deus, em defesa da Igreja e de acordo com o que entendeu ser a sua missão. Agindo como 

professora, conselheira, visionária, pregadora, exorcista e profetisa, a autora construiu 

uma forma singular de exercício de autoridade, enraizada na experiência mística e 

legitimada pela atuação profética.  



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

4 
 

O modo como Hildegard agiu e a influência que alcançou são causas de 

incompreensão e estranhamento até hoje, por isso convém refletir e fazer apontamentos a 

este respeito, visto que a construção da sua autoridade ocorreu por uma convergência de 

fatores histórico-sociais, teológicos e discursivos e, para ela, foi possível atuar como um 

meio para a propagação da revelação divina e como um norte para os seus 

contemporâneos. Este artigo, portanto, aborda as raízes e os desdobramentos da 

autoridade de Hildegard von Bingen.  

Inicialmente, é apresentado um resumo da vida dela, detalhando eventos 

marcantes, como a aprovação papal, a mudança para Rupertsberg, o exorcismo, as 

viagens, troca de cartas com autoridades e o interdito sofrido pelo seu mosteiro no final 

da vida. Em seguida, são expostas algumas das circunstâncias da época e percepções 

comuns, dentre os religiosos, que tornaram possível - e até desejável - a atuação pública 

de Hildegard. Por último, trazendo à tona a estrutura do próprio Cristianismo, defende-se 

que ele apresenta em si mesmo a abertura que propiciou o surgimento de autoridades 

femininas na Idade Média, como a de Hildegard, que usou a fraqueza como argumento 

para justificar a sua autoridade. 

 

1. HILDEGARD VON BINGEN: VIDA E AUTORIDADE 

 

Hildegard von Bingen nasceu em 1098 e, ainda criança, aos oito anos, foi entregue 

aos cuidados de Jutta von Sponheim, anacoreta que tinha fama de santidade, pelo estilo 

de vida austero, pela humildade, sabedoria e pelas curas que fazia. Com Jutta, Hildegard 

decorou os Salmos, aprendeu a cantar o ofício beneditino, descobriu as propriedades das 

plantas e entendeu como cuidar dos doentes (Cf. Dietrich, 1997). 

Em 1136, com a morte de Jutta, Hildegard foi eleita, por unanimidade, abadessa 

do mosteiro duplo beneditino de Disibodenberg. Até poucos anos depois, viveu discreta 

e tranquilamente com as outras monjas. Em 1141, aos 42 anos e sete meses, tudo mudou: 

Hildegard passou por uma experiência extraordinária e começou a ter a série de visões 

que originaria seu primeiro livro visionário, Scivias (Pernoud, 1996).  



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

5 
 

Estas visões, diferentemente das que ela tinha desde a infância, vieram 

acompanhadas da ordem para que ela as divulgasse antes mesmo de cessarem3. Deste 

modo, ela enxergou nestas visões uma dimensão profética (Dietrich, 1997) e viu a 

necessidade de um comprometimento com a missão de divulgá-las que não havia tido até 

então. 

Inicialmente, com dúvidas quanto à procedência das visões e à conveniência da 

divulgação, permaneceu calada. No entanto, por não ter feito o que a Luz Viva havia 

ordenado4, caiu doente. Por este motivo, decidiu consultar Bernard de Clairvaux, o 

homem mais famoso e influente da época. Em pouco tempo, Hildegard recebeu a resposta 

de Bernard - uma breve carta na qual ele a felicita pelo dom recebido - e uma carta do 

próprio Papa, incentivando-a a continuar escrevendo a obra e a divulgar as visões (Cf. 

Hildegard von Bingen, 2001). 

No mesmo período, entre 1146 e 1148, quando o Scivias ainda não estava 

terminado, Bernard de Clairvaux e o Papa Eugênio estiveram nas proximidades de 

Disibodenberg, em Trier, para um sínodo. Durante o sínodo, o manuscrito inacabado de 

Hildegard foi lido em voz alta (Cf. Newman, 1998) e endossado pelas autoridades 

presentes (Cf. Pernoud, 1996). A aprovação papal conferiu a Hildegard reconhecimento 

eclesial, fama internacional, um amplo público e muita influência (Cf. Dietrich, 1997). 

Assim tem início a atuação pública de Hildegard, que duraria até o fim de sua vida. 

Poucos anos após a aprovação papal, em 1150,  Hildegard recebeu de Deus uma 

ordem para deixar o mosteiro de Disibodenberg e fundar o mosteiro feminino de 

Rupertsberg5. Ela não revelou isto e, como castigo, ficou gravemente doente (Cf. 

Newman, 1998). Após enfrentar a resistência do abade, dos monges, de freiras e de 

pessoas comuns, ela conseguiu a autorização6 para se mudar e foi curada (Cf. Flanagan, 

1989). 



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

6 
 

Neste período de fundação e estabelecimento no novo mosteiro, algumas freiras 

resistiram à mudança e até preferiram deixar o mosteiro de Hildegard. Richardis7 von 

Stade, por exemplo, apesar da pouca idade, foi para Bassum ser abadessa (Cf. Newman, 

1998). Richardis é a freira que aparece junto a Hildegard na retratação de uma de suas 

visões. É a única mulher que aparece junto a Hildegard, nenhuma outra é mencionada ou 

retratada perto dela em obras posteriores (Cf. Fernández, 2009). Pela proximidade com 

Hildegard, provavelmente recebia dela maior instrução e atenção, sendo preparada para 

sucedê-la, como Jutta havia feito com Hildegard. 

Não era incomum, portanto, que as pessoas, inclusive as freiras do seu próprio 

mosteiro, questionassem suas decisões. Hildegard chega a mencionar algumas críticas e, 

às vezes, as rebate, mas demonstra, em geral, não se preocupar com elas, por estar certa 

de que estava fazendo a vontade de Deus. Certa vez, comentando a insatisfação de seus 

contemporâneos, disse: “agora, para escândalo dos homens, as mulheres estão 

profetizando” (Kerby-Fulton, 2003, p. 351).  

Em Rupertsberg, na produtiva década de 1150, Hildegard pôde dedicar-se mais às 

obras intelectuais e artísticas. Lá ela produziu grande parte de sua obra: terminou o 

Scivias, compôs Ordo Virtutum, a maior parte das músicas, escreveu os livros médicos, 

iniciou o Liber Vitae Meritorum e trocou muitas cartas com congregações8, líderes 

religiosos9 - inclusive arcebispos e papas10 -, reis, como Henry II e Conrad III11, e o 

imperador Friedrich Barbarossa12. 

Nas Cartas, Hildegard exorta, denuncia, faz críticas, previsões e ameaças13. Em 

trechos dos livros visionários e num famoso sermão dirigido ao clero, a oratória 

apocalíptica, com que impactou o clero, também aparece, por exemplo: “Assim como 

uma serpente se esconde em uma caverna depois de trocar de pele, vocês andam na 

imundície como bestas repugnantes” (Hildegard von Bingen apud Kerby-Fulton, 2003, p. 

365) 

Nos anos seguintes, já com mais de sessenta anos, mantendo a troca de cartas, 

Hildegard faz ao menos quatro grandes viagens para pregar, a pedido do Papa, tanto para 

monges como para o povo em geral, promovendo a reforma monástica e combatendo os 

cátaros: 



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

7 
 

Por exemplo, em 1160, ela pregou publicamente na cidade catedral de Trier, 

ameaçando seus habitantes com vingança ardente, a menos que se 

arrependessem (como o povo de Nínive havia feito após os avisos de Jonas), 

e, por volta de 1163, ela se dirigiu ao clero e aos leigos juntos em Colônia, 

repreendendo os clérigos por sua falha em combater o catarismo (Minnis, 

2010, p.53). 

 

Ela ainda escreveu diversas obras menores, como biografias de santos e 

comentários, fundou outro mosteiro - do qual também se torna abadessa -, em Eibingen,  

fez um famoso exorcismo na jovem Sigewize, que estava possuída (Cf. Kerby-Fulton, 

2015) e concluiu seu último livro visionário, Liber Divinorum Operum.  

Hildegard foi uma espécie de celebridade em seu tempo e não enfrentou grandes 

problemas com a hierarquia eclesiástica até 1178 (Cf. Newman, 1998), quando 

desobedeceu a ordem de exumar e trasladar o corpo de um homem excomungado que 

estava enterrado no cemitério do mosteiro. Ela alegou que a excomunhão havia sido 

retirada e que recebeu do próprio Deus, numa visão, a confirmação de que ele estava 

reconciliado quando faleceu. O mosteiro sofreu um interdito com duas sanções cruéis, 

mas, mesmo desta situação, Hildegard saiu como vencedora: o interdito foi derrubado 

tempos depois sem que ela cedesse: 

 

Em vez disso, ela mais uma vez recorreu à sua própria autoridade como 

profetisa, relatando sua visão. Hildegarda não apenas se recusou resolutamente 

a acatar as ordens de seus supostos “superiores”, como também os advertiu de 

que agir contra ela teria consequências catastróficas. É notável que, mais uma 

vez, Hildegarda precise apenas invocar suas visões como autoridade para suas 

severas manifestações (Sams,  2007, p. 17). 

 

A importância de Hildegard e sua autoridade, ainda hoje, como já dito, causam 

surpresa, questionamentos e discussões. Como foi possível que uma mulher se tornasse 

conselheira de papas e imperadores? Como ela ousou enviar para homens poderosos 

mensagens fortes, de repreensão, em tom ameaçador, sem receber retaliações? Como ela 

pôde viajar, pregar e escrever livros teológicos, se este domínio era masculino? 

 

 

 



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

8 
 

2. A CONSTRUÇÃO DA AUTORIDADE 

Neste tópico, destaca-se que a grande fonte da autoridade de Hildegard é o próprio 

Deus. Em seguida, demonstra-se que o reconhecimento de Bernard de Clairvaux e do 

Papa Eugênio foram muito convenientes para que ela exercesse sem maiores problemas 

o seu ofício profético. O reconhecimento destas autoridades, no entanto, não aconteceria 

sem a verificação - e aprovação - da pessoa de Hildegard e do teor de sua mensagem.  

A autoridade de Hildegard para atuar publicamente advém, em primeiro lugar, de 

Deus, em nome de quem ela fala. Desde o início, na carta enviada a Bernard de Clairvaux, 

e no prólogo do Scivias, fica claro que ela não escreve em nome próprio, mas que é uma 

porta-voz de Deus. A partir da experiência extraordinária ocorrida aos 42 anos, ela toma 

para si o papel de exortar, orientar, corrigir, ensinar e divulgar as revelações recebidas de 

Deus, acredita nisto e permanece o fazendo por toda a vida. Assim, fundamenta, 

primordialmente, a sua atuação sobre uma autoridade superior à dos homens. É Deus e a 

compreensão de que Ele se comunica com Hildegard, por meio de visões verdadeiras, a 

base fundamental sobre a qual a autoridade dela se assenta. 

No entanto, para que as pessoas cressem na veracidade das mensagens, convinha 

que membros da hierarquia eclesiástica a reconhecessem como profetisa. Neste sentido, 

a atitude de Bernard de Clairvaux, de reconhecer Hildegard, apresentar as suas visões ao 

Papa e elogiá-la no Sínodo de Trier, foi fundamental para a autoridade dela ser aceita 

pelos religiosos e pelo povo, e para as revelações serem compreendidas como 

verdadeiramente provenientes de Deus.  

Importa destacar que o reconhecimento das autoridades eclesiásticas atesta, para 

a instituição e para os católicos, que ela, de fato, fala em nome de Deus e deve ser ouvida. 

No entanto, antes de reconhecer a proveniência divina dos escritos e a autenticidade das 

experiências extraordinárias, as autoridades eclesiásticas analisaram a vida dela - os 

“frutos do Espírito”, pois não é possível ter verdadeiramente um contato direto e constante 

com Deus e viver desregradamente.  



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

9 
 

Assim, cumpre explicitar que a vida irrepreensível, seu profundo conhecimento 

bíblico, sua motivação, suas intenções, sua dedicação à comunidade, o teor das 

mensagens, as virtudes, os milagres e a correspondência entre o que prega e o que a Igreja 

Católica ensina, de certo modo, tornaram-na aceita - e necessária - para Igreja do século 

XII. 

Hildegard já possuía, per se, autoridade perante a sua comunidade, pelo fato de 

ser abadessa. Ela já era uma mulher experiente, inserida numa ordem religiosa, respeitada 

pela comunidade, que desempenhava funções de liderança intramuros. E era digna de 

confiança, por ser virgem consagrada, uma mulher virtuosa. Desde a Antiguidade Cristã, 

nas histórias das mulheres mártires, as provações femininas, as ameaças à vida e à fé, 

aparecem ligadas a ataques à pureza e à castidade. Por isso, a virgindade passou a ser 

vista como uma condição essencial para a santidade feminina (Cf. Elliott, 2010) e as 

virgens, na Idade Média, eram privilegiadas, tinham autoridade e maior liberdade (Cf. 

Newman, 1998). 

 

3. “MULIEBRE TEMPUS”, OS CÁTAROS E A CONVENIÊNCIA DA ATUAÇÃO 

HILDEGARDIANA 

 

Após apontar as raízes da autoridade de Hildegard von Bingen, que a levaram, a 

partir dos 42 anos e 7 meses de idade, a atuar publicamente como mensageira, “porta-

voz” de Deus (Cf. Kerby-Fulton, 2003), é preciso expor que a aprovação da autoridade 

de Hildegard von Bingen foi favorecida pela convergência estratégica de fatores 

históricos, sociais, teológicos e retóricos. Num período em que muitos, inclusive a própria 

Hildegard, percebiam uma profunda crise moral e intelectual no clero, a mensagem e 

autoridade dela mostraram-se muito importantes e convenientes em diversos aspectos, 

como se verá neste tópico.  



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

10 
 

Em primeiro lugar, havia uma profunda percepção de desordem e de decadência 

da sociedade, provocadas pela imoralidade, irreverência e ignorância dos homens 

religiosos - que deveriam viver exemplarmente e instruir corretamente o povo, mas sequer 

entendiam do que pregavam. A ascensão da Escolástica, com a Lógica ameaçando os 

domínios da Teologia; a noção de que não era preciso ser virtuoso para aprender e ensinar 

Teologia; a propagação da heresia cátara inclusive dentre do próprio clero; a corrupção, 

a simonia, o nicolaísmo; os grandes embates entre o poder temporal e o religioso, dentre 

outros fatores, para teólogos monásticos, em geral, resultavam em um diagnóstico não 

positivo. 

Hildegard cria viver em “tempos afeminados”, expressão que é crítica aos 

problemas morais dos homens, à moleza daqueles, que estavam sendo guiados pelos 

vícios, tornando-se assim fracos. Eles não agiam de acordo com a vontade de Deus e com 

o próprio potencial, deixando uma lacuna que precisava ser preenchida, de modo que a 

conclusão lógica foi a seguinte: “em um mundo dominado por homens que se desviaram 

do caminho, mulheres, como ela, eram as novas portadoras da mensagem de Deus” (Cf. 

Kerby-Fulton, 2003). 

Apenas em circunstâncias excepcionais as mulheres poderiam ensinar - a exemplo 

das profetisas do Antigo Testamento -, sendo elevadas acima dos homens, numa posição 

de superioridade pedagógica. Este era um modo de dar a eles, que haviam se tornado 

“afeminados”, uma lição (Cf. Minnis, 2010). Os homens eram criticados como tendo 

regredido à feminilidade (Elliott, 2010) e as mulheres, desde São Jerônimo e Santo Agostinho, 

eram exaltadas sendo chamadas de “viris”, ao transcenderem as supostas fragilidade e fraqueza 

femininas (Cf. Kerby-Fulton, 2003).  

A noção de crise, em grande parte, decorrente da degradação masculina, portanto, 

favoreceu que a autoridade de Hildegard fosse reconhecida e sua atuação pública bem 

recepcionada. Deus precisou valer-se de alguém e foi conveniente uma “pobre 

mulherzinha” como ela, afinal, “a colheita é grande, mas os trabalhadores são poucos” 

(Lucas 10,2). As mulheres profetisas, exceções, como Hildegard, tinham seus dons e sua 

autoridade para falar em público reconhecidos, pois sua ajuda era necessária, mas só até 

certo ponto e desde que não houvesse homens suficientes para realizar o ofício. Elas não 

desempenhavam funções exclusivas do clero. (Cf. Minnis, 2010). 



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

11 
 

Deste modo, fica claro que Hildegard, ao atuar publicamente, não estava 

pervertendo a ordem, colocando-se, enquanto mulher, acima dos homens, mas era uma 

exceção justificada apenas porque os tempos assim o requeriam (e Deus estava 

mandando). Ela só precisou falar porque os homens não estavam cumprindo seu papel. É 

necessário destacar isto, pois a sociedade medieval - não apenas ela, mas o próprio 

cosmos; os céus e a terra, o mundo espiritual e o físico - era estruturada a partir das noções 

de hierarquia, harmonia e ordem. 

Hildegard cria que cada criatura tem seu lugar, seu sentido e sua finalidade. O 

todo funcionaria, portanto, como uma sinfonia, nesta visão orgânica da Criação, e é o 

pecado o causador da desordem, a provocadora dos males e das crises, como os cismas e 

as heresias. Ela não poderia, portanto, denunciar a desordem enquanto ela mesma agia de 

modo desordenado, colocando-se deliberadamente, em nome próprio, num lugar que não 

lhe era destinado, enquanto mulher. A harmonia dependia do cumprimento dos papéis 

instituídos por Deus, portanto, ela só poderia colocar-se neste lugar elevado por uma clara 

intervenção divina: 

Era o acesso direto ao divino que constituía a base do poder dessas mulheres, 

algo plenamente reconhecido, por exemplo, pelos clérigos que lhes pediam 

respostas diretas para questões teológicas complexas que o debate acadêmico 

não conseguia resolver (Cf. Minnis, 2010, p. 68) 

 

A atuação pública de Hildegard era conveniente, portanto, por viver em “tempos 

afeminados”, mas não apenas: a doutrina pregada pelos cátaros configurava uma grave 

ameaça à Igreja Católica do século XII por diversos motivos: suas crenças contrapunham 

as doutrinas católicas da Encarnação, Ressurreição, Purgatório, Eucaristia, Matrimônio e 

Batismo. Os cátaros não reconheciam que a eucaristia era o corpo de Cristo, não 

acreditavam que Cristo havia, de fato, assumido forma humana e morrido na cruz, nem 

aceitavam a doutrina do purgatório.  



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

12 
 

Estas afirmações eram um ataque direto a verdades de fé católicas, 

descaracterizando a doutrina da redenção e esvaziando de significado o sacrifício de 

Cristo e o sacramento do altar (Cf. Elliott, 2010). Ademais, os Perfecti eram confundidos 

com santos - pelo estilo de vida de renúncia radical, pelo ascetismo e pela estrita 

observância de regras morais - e vistos como superiores ao clero corrupto e imoral. Muitos 

católicos já não sabiam a quem dar ouvidos e até padres eram encontrados propagando a 

doutrina cátara.  

A vida, a pregação e a espiritualidade das mulheres místicas, como Hildegard e as 

místicas alemãs dos séculos XIII, era um antídoto para este problema: a extrema devoção 

à eucaristia, a intensidade e os sacrifícios corpóreos na busca pela configuração a Cristo, 

a meditação sobre a humanidade de Cristo, sua encarnação, paixão e morte, focando no 

corpo, no sangue, na carne e no coração, desempenhavam uma função didática e 

propagandística na luta contra a heresia (Cf. Bynum, 1983).  Não por acaso, teólogos que 

se envolveram ativamente nas Cruzadas e no combate aos cátaros, como Jacques de Vitry 

e Bernard de Clairvaux, também se colocaram a favor de mulheres místicas (Cf. Kerby-

Fulton, 2003).  

A Igreja Católica não permitiria que a natureza humana de Cristo e a eucaristia 

fossem desprezadas, tampouco que a imoralidade e indolência do clero deixassem os 

leigos católicos confusos, vulneráveis e entregues a doutrinas heterodoxas: era 

conveniente o estímulo à devoção eucarística e à piedade promovidas pelas mulheres e 

sua espiritualidade centrada na humanidade de Cristo (Cf. Bynum, 1983). Hildegard von 

Bingen está no princípio desta devoção, que irá se desenvolver com as místicas da 

Renânia do século seguinte. 

Se nos primeiros séculos, o corpo era visto como um obstáculo ou um problema, 

com o novo foco devocional na Paixão de Cristo, ele passou a ser visto como instrumento 

de salvação, e a espiritualidade feminina foi enraizada na corporeidade (Cf. Elliott, 2010). 

A cristandade latina vivenciava uma democratização e feminização da santidade e da 

linguagem religiosa, como demonstrou Bynum (1983), que aumentou nos séculos 

seguintes.  



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

13 
 

O aumento do valor de virtudes “femininas”, como misericórdia e amor; o elogio 

à fraqueza, à penitência e à humildade, ao sofrimento e à vulnerabilidade; a crescente 

devoção a figuras femininas, como Maria, Maria Madalena, e Santa Úrsula; a influência 

de Elisabeth von Schönau e Hildegard; a propagação das Vidas de mulheres santas; a 

profusão de composições sobre a Mãe e sobre a Igreja, podem ser compreendidos também 

como representações do feminino na religião. Neste sentido, os tempos eram afeminados 

- de fato, e num sentido positivo (Cf. Bynum, 1983; Newman, 1998). 

Mulheres místicas, como Hildegard, também ajudaram no estabelecimento da 

doutrina do purgatório, rejeitada pelos cátaros. Suas visões e ensinamentos lançaram luz 

sobre este tema, e suas orações e práticas ascéticas ajudaram a libertar almas de lá. 

Ademais, estas mulheres devotas davam muita atenção e tinham muito cuidado com as 

almas e com os doentes, o que certamente agradava as autoridades eclesiásticas (Cf. 

Minnis, 2010).  

A autoridade espiritual fazia com que não apenas os atos, mas as próprias orações 

mentais de Hildegard tivessem muito peso e influenciassem até mesmo a política e as 

decisões dos poderosos da época. Colocar-se contra ela era colocar-se contra Deus, e fazer 

algo contra a vontade dela, que é a de Deus, poderia ser perigoso: virar alvo de orações 

dela poderia ser quase como atrair para si uma "maldição", no sentido de que coisas ruins 

poderiam acontecer a quem se opusesse ou fosse um obstáculo no caminho dela. 

Por exemplo, a freira Richardis von Stade, que deixou o convento de Hildegard 

contra a vontade dela, se arrependeu, mas não teve tempo de voltar ao mosteiro para fazer 

as pazes com Hildegard, pois ela faleceu (Cf. Bynum, 1983). A sucessão dos eventos, o 

intervalo de tempo entre eles e o fato de que Hildegard havia antecipado por carta que 

algo ruim poderia acontecer fez com que o falecimento fosse interpretado como um 

castigo divino pela desobediência. Isso inspirava temor de Hildegard nas pessoas, pois 

havia um certo respeito proveniente do medo. 

 

O inverso também é verdadeiro: as orações "privadas" de indivíduos santos, 

sejam religiosos ou leigos, homens ou mulheres, são extremamente agradáveis 

a Deus. (...) A pureza de vida e de mente conferia poder às orações pessoais, e 

assim as intercessões das mulheres santas eram de considerável valor, 

avidamente buscadas por suplicantes de ambos os sexos, em favor dos vivos e 

dos mortos (Minnis, 2010, p. 73). 

 



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

14 
 

Além das orações, estas mulheres místicas e santas faziam milagres, auxiliavam 

na autenticação de relíquias (Cf. Bynum, 1983) e tornavam-se elas mesmas, após a morte, 

fontes de relíquias, pois seus corpos santos continuavam a promover curas após a morte 

(Cf. Minnis, 2010).  

É importante ainda destacar que estas mulheres não eram importantes apenas em 

relação à devoção eucarística, à compreensão do purgatório e ao combate às heresias: 

aquele era o tempo da ascensão das universidades e do pensamento escolástico. O 

mosteiro perdia a centralidade do fazer teológico em detrimento da escola (Cf. Minnis, 

2010). Os teólogos monásticos críticos a este movimento acolheram as místicas e, com 

frequência, tanto viam nelas provas de que a sabedoria vinda do alto era superior à 

sabedoria dos manuais e das universidades, como também recorriam a elas para 

compreender melhor os dilemas da teologia. 

 

4. HILDEGARD, O CRISTIANISMO E A RETÓRICA DA INVERSÃO 

 

É importante destacar que a autoridade de Hildegard foi reconhecida e aceita 

também pelo modo como ela se apresentava: sempre como alguém inferior, que 

reconhece as próprias limitações e só fala por obediência à ordem divina. Para além da 

humildade, vê-se claramente o uso de inversões paradoxais, que é muito comum no 

Cristianismo, religião em que o Deus onipotente torna-se criança dependente; o Rei nasce 

numa manjedoura; o Senhor é Servo; Deus morre; Deus esconde dos sábios e revela aos 

pequeninos; a morte gera a vida; os últimos serão os primeiros; o menor é maior; 

renunciar é possuir; dar é receber; sofrer é alegrar-se; a pobreza enriquece; o fraco é que 

é forte; quem quiser ser grande deve ser servo; quem perder sua vida a salvará; a 

obediência liberta; o sofrimento é remédio; derrota é glória; cruz é símbolo de vitória; a 

glória passa pela humilhação etc.  



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

15 
 

A retórica da inversão consiste em afirmar o contrário do que o senso comum 

consideraria lógico, apresentando uma verdade mais profunda através desta articulação 

paradoxal (cf. Dietrich, 1997). Este tipo de inversão é uma das notas distintivas do 

Cristianismo e é ele que permite à Igreja validar a voz marginal, transformando o que era 

visto como incapacidade ou impedimento em prova de eleição divina, contrariando todas 

as expectativas, e evidenciando que a verdadeira grandeza consiste em fazer a vontade de 

Deus e independe de critérios humanos. 

A retórica paradoxal, presente no cerne do Cristianismo, estruturando sua noção 

de autoridade, propõe que esta não depende da força e da inteligência, mas da eleição 

divina e da revelação. Deste modo, pessoas que facilmente seriam consideradas incapazes 

e fracas - como Pedro e João (Ato, 4,13), que são chamados, na Bíblia, de “homens 

simples e sem instrução” - assumem, no Cristianismo, funções de destaque, incluindo o 

exercício do magistério e da correção. 

As redefinições de poder e hierarquia trazidas por Hildegard são motivadas pela 

compreensão da essência do Cristianismo: “Essa figura é fundamental para a retórica 

cristã, com raízes em passagens bíblicas como ‘Aquela pedra que foi rejeitada pelos 

construtores tornou-se a pedra angular’, ‘Os últimos serão os primeiros’ e ‘Quem quiser 

salvar a sua vida terá que perdê-la’” (Dietrich, 1997, p. 202 ). Elas costumam compor o 

discurso profético e também aparecem com frequência no Novo Testamento e nos 

retóricos medievais, para aumentar a força persuasiva. 

A inversão cristã, que tem como âmago a imagem do Senhor crucificado - cuja 

vitória definitiva está na “derrota” e cuja morte dá a vida -, abre, dentro da Igreja, desde 

a raiz da Fé e do seu Fundador, espaços de atuação para categorias sociais 

tradicionalmente excluídas, inclusive mulheres (Cf. Dietrich, 1997). O Cristianismo, 

portanto, institui uma nova lógica, que confere legitimidade ao fraco enquanto escolhido 

e iluminado por Deus.  

Vê-se que há, no íntimo do Cristianismo, a abertura para a defesa de uma narrativa 

“subversiva” que é oposta à linha natural de raciocínio e pode ser inclusive escandalosa 

para muitos. Segundo essa lógica transgressora, o maior pecador pode tornar-se o maior 

santo - e é, inclusive, por esta crença que, na Idade Média, floresce o culto a Maria 

Madalena, a penitente que encontrou graça diante de Deus (Cf. Elliott, 2010). 



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

16 
 

Assim, invertendo a lógica esperada e espelhando a lógica cristã, Hildegard, em 

vez de reivindicar capacidade, inteligência, força e legitimidade próprias, escolhe 

apresentar-se como pobre mulher fraca, incapaz, ignorante - indícios de eleição divina -, 

que só fala por obediência a Deus. É desta tensão entre a inferioridade assumida e a grande 

missão divina imposta que nasce a autoridade profética dela, em total consonância com o 

anúncio cristão e em oposição à lógica do mundo (Cf. Dietrich, 1997). 

Assim, as mulheres podem reivindicar autoridade não apesar de sua posição 

inferior (dentro do contexto apresentado), mas precisamente por causa dela - trata-se, 

estrategicamente, da assunção consciente de um lugar de inferioridade e da apropriação, 

como verdadeira, de uma qualificação pejorativa, para então colocar-se no centro das 

discussões de seu tempo e anunciar a mensagem de Deus. 

Segundo este paradoxo, quanto mais fraca se declara, mais forte é a sua palavra, 

pois a origem é naturalmente deslocada dela para Deus: a voz é dela e o corpo que anuncia 

também, mas ela não fala por si, é Deus que fala para ela, nela e através dela, uma mulher 

que, por si mesma, estaria completamente excluída dos meios tradicionais de autoridade 

teológica, cujo valor é dado à erudição e ao posto hierárquico. 

Apresentar-se como uma mulher fraca e sem instrução, escolhida por sua 

pequenez para afirmar o que os doutos não veem é sinal da autenticidade da visão e da 

inspiração divina. Deste modo, ela não apenas fala, como visto no segundo tópico, mas 

corrige abades, teólogos, papas, reis e até o imperador, e faz isto porque “Deus escolhe 

os fracos para confundir os fortes” (1Cor. 1, 27-28). 

A inversão retórica usada por Hildegard serve também como uma espécie de 

“cinturão argumentativo” que a protege de contra-argumentos: se ela é ignorante e fala 

coisas elevadas, não pode ser ela a fonte; logo, resistir a ela é resistir à vontade divina. A 

recepção de Hildegard confirma quão eficaz esta estratégia é, visto que teólogos 

respeitados reconheceram o caráter divino de suas visões precisamente porque tudo estava 

conforme o modelo divino de eleição paradoxal (Cf. Dietrich, 1997). 



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

17 
 

Assim, Hildegard não apenas é um caso de sucesso de uso da inversão retórica: 

ela também demonstra que esta serve como critério para o seu reconhecimento, que 

sempre está conforme as afirmações de que Deus resiste aos soberbos, mas concede graça 

aos humildes; e eleva os fracos, confunde os fortes e faz ressoar a Sua voz por meio 

daqueles a quem o mundo costuma ignorar (Cf. Tinkle, 2010).  

 

CONCLUSÃO 

 

Neste artigo, após apresentar a biografia de Hildegard, destacando os 

acontecimentos mais importantes que ilustram o exercício de sua autoridade, afirmou-se 

que Deus é a fonte da autoridade dela e que o endosso de Bernard de Clairvaux e a 

aprovação papal foram muito úteis para o reconhecimento da autoridade de Hildegard, 

legitimando seus textos, viagens e pregações. A citação de cartas e de um dos sermões 

ilustrou o tom severo com o qual, por vezes, Deus falava por meio dela. 

Essa atuação pública, que era legitimada por poderosos ao mesmo tempo em que 

os denunciava, foi abordada no terceiro tópico do artigo. Primeiramente, a noção de 

“muliebre tempus”, a crise de credibilidade e o vácuo de autoridade percebido na época, 

que tornou a voz feminina, justamente por ser externa ao poder institucional, fonte 

legítima de credibilidade e ensino.  

Além disso, mostrou-se que as visões e falas de Hildegard eram convenientes e 

úteis para a Igreja. Seu ensino ortodoxo era vital para a instituição em um período de 

intensa propagação da doutrina cátara. E a espiritualidade eclesial de Hildegard, com sua 

ênfase na Eucaristia e seu ensino sobre o purgatório, serviu de forte contraponto teológico 

às negações dos cátaros. 

Por fim, foi apresentado o mecanismo central que tornou essa autoridade 

culturalmente plausível: a retórica da inversão. Este princípio é encontrado nos textos de 

Hildegard desde o começo de sua vida pública. Conclui-se, portanto, que a construção da 

autoridade feminina de Hildegard von Bingen foi resultado de inspiração divina, 

circunstância histórica e social, e domínio da retórica da inversão, fazendo dela um farol 

de legitimidade e ortodoxia no turbulento século XII.  

 



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

18 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

BYNUM, C. Jesus as Mother: Studies in the Spirituality of the High Middle Ages. 

California: Berkeley, 1983. 

DIETRICH, Julia. "The Visionary Rhetoric of Hildegard of Bingen". In: 

WERTHEIMER, Molly Meijer (ed.). Listening to Their Voices: The Rhetorical 

Activities Of Historical Women. Columbia, South Carolina: University of South 

Carolina Press, 1997. 

ELLEDGE, Allison J. Publicity through the voice of God: Hildegard of Bingen as a 

Public Figure in the Twelfth Century. Graduate Paper, University of Tennessee 

Knoxville, 2009. 

ELLIOTT, Dyan. "Flesh and Spirit: The Female Body". In: MINNIS, Alastair; 

VOADEN, Rosalynn (eds.). Medieval Holy Women in the Christian Tradition. 

Turnhout: Brepols, 2010. 

FERNÁNDEZ, Isabel T. “Algunas consideraciones sobre la figura de Hildegard von 

Bingen”, em Territorio, Sociedad y Poder, N.º 4, 2009, p. 131-150. 

FERRANTE, Joan M. “What Really Matters in Medieval Women’s Correspondence” in 

Medieval Letters: Between Fiction And Document, Christian Høgel and Elisabetta 

Bartoli eds. Turnhout: Brepols, 2015, p. 179-199. 

FLANAGAN, Sabina. Hildegard of Bingen: a Visionary Life. Londres: Routledge, 

1998.  

FRAETERS, V. e GIER, Imke de (eds.). MULIERES RELIGIOSAE Shaping Female 

Spiritual Authority in the Medieval and Early Modern Periods. Turnhout: Brepols, 

2014. 

GARBER, Rebecca L. R. “Introdução” in: FEMININE FIGURAE Representations of 

Gender in Religious Texts by Medieval German Women Writers 1100-1375. New 

York: Routledge, 2003. 

HILDEGARDA DE BINGEN. Scivias. Tradução de Paulo Ferreira Valério. São Paulo: 

Paulus, 2015. 

HILDEGARD VON BINGEN E THEODORIC VON ECHTERNACH. Victoria Cirlot 

(ed). Vida y Visiones de Hildegard von Bingen. Madrid: Ediciones Siruela, 2001. 



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

19 
 

HILDEGARD VON BINGEN. The Letters of Hildegard of Bingen. Trad. Joseph Baird 

and Radd Ehrman. New York: Oxford University Press, vol. I, 1994.  

KERBY-FULTON, Kathryn. "Hildegard of Bingen". In: The Cambridge Companion 

to Medieval Women’s Writing. Cambridge: Cambridge University Press, 2003. 

KERBY-FULTON, Kathryn. “Prophet and Reformer: ‘Smoke in the Vineyard’.” In 

Barbara Newman, ed., Voice of the Living Light: Hildegard of Bingen and her World. 

Berkeley: University of California Press, 1998, p.70-90. 

MINNIS, Alastair. “Religious Roles: Public and Private”. In: MINNIS, Alastair e 

VOADEN, Rosalynn. Medieval Holy Women in the Christian Tradition c. 1100– c. 

1500. Vol. 1. Turnhout: Brepols, 2010. 

MINNIS, Alastair; VOADEN, Rosalynn. "Introdução". In: Medieval Holy Women in 

the Christian Tradition. Turnhout: Brepols, 2010. 

MINNIS, Alastair e VOADEN, Rosalynn. Medieval Holy Women in the Christian 

Tradition c. 1100– c. 1500. Vol. 1. Turnhout: Brepols, 2010. 

MÜLDER-BAKKER, Anneke B. “HOLY WOMEN IN THE GERMAN 

TERRITORIES: A SURVEY” in: MINNIS, Alastair e VOADEN, Rosalynn. Medieval 

Holy Women in the Christian Tradition c. 1100– c. 1500. Vol. 1. Turnhout: Brepols, 

2010. 

NEWMAN, Barbara. From Virile Woman to WomanChrist Studies in Medieval 

Religion and Literature. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1995. 

NEWMAN, Barbara. Sister of Wisdom: St. Hildegard’s Theology of the Feminine. 

Berkeley: University of California Press, 1987.  

NEWMAN, Barbara. Voice of the Living Light. Hildegard of Bingen and Her World. 

Berkeley: University of California Press, 1998. 

PERNOUD, Régine. Hildegard de Bingen: a consciência inspirada do século XII. Rio 

de Janeiro: Rocco, 1996.  

SAMS, K. “Hildegard of Bingen: More Than a Visionary, an Authority”. Church 

History Studies, [S.l.], v. 24, p. 201-229, 2007. 

TINKLE, Theresa. Gender and Power in Medieval Exegesis. New York: Palgrave 

Macmillan, 2010. 

 

 



  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

20 
 

Notas 
 

 
1 Licenciada em História (UCDB), especialista em História do Cristianismo (UCP). 
2 Licenciada e Letras e em Filosofia (UFRN), Mestre em Filosofia (UFPB), Doutora em Filosofia 

(Universidade de Coimbra), Professora de Filosofia (UEPB); 

 
3 Assim ela relata o acontecimento, no prólogo do seu primeiro livro visionário, Scivias (1141 - 1151): “No 

ano 1141 da Encarnação do Filho de Deus, Jesus Cristo, quando eu tinha quarenta e dois anos e sete meses 

de idade, o céu abriu-se e uma luz fulgurante de brilho excepcional veio e pervagou todo o meu cérebro e 

inflamou todo o meu coração e todo o meu peito, não como um ardor, mas como uma cálida chama, como 

o Sol aquece qualquer coisa que seus raios tocam. E imediatamente eu soube o significado da explicação 

das Escrituras, isto é, do Saltério, do Evangelho e de outros livros católicos, tanto do Antigo quanto do 

Novo Testamento, embora eu não tivesse a interpretação das palavras de seus textos ou a divisão das sílabas 

ou o conhecimento dos casos ou tempos” (Hildegarda de Bingen, 2015, p, 96). 

4 “Bom e doce pai, fui colocada sob teus cuidados para que possas me revelar, por meio de nossa 

correspondência, se devo falar estas coisas abertamente ou manter silêncio, porque tenho imensa 

preocupação em relação a essa visão e ao quanto devo revelar do que vi e ouvi. Enquanto isso, porque me 

calei sobre essa visão, estou prostrada, acometida por enfermidades, e não consigo sequer me levantar” 

(Hildegarda de Bingen, 1994, p. 28) 
5 “Por um tempo não consegui ver nenhuma luz por causa de uma névoa nos meus olhos e um peso 

pressionava meu corpo de modo que eu não conseguia me levantar e caí com dores tremendas. Sofri isso 

por não manifestar a visão que me foi mostrada, sobre a mudança que deveria fazer do lugar onde havia 

sido consagrada a Deus para outro, junto com minhas freiras. Eu aguentei isso até que nomeei o lugar em 

que estou agora, e imediatamente recuperei a visão me sentindo mais leve, mas não me libertei 

completamente da doença” (Idem, 2001, p. 55)  
6 “Assim pois, com a permissão do arcebispo, nos mudamos para este lugar acompanhadas por uma grande 

comitiva de parentes e outros homens no temor de Deus” (Hildegard of Bingen, 2001, p. 55).  
7 “Quando estava escrevendo o livro Scivias, tinha um grande amor por uma nobre freira, filha da citada 

marquesa, como Paulo a Timóteo. Juntou-se a mim em tudo através de uma amizade amorosa, 

compartilhando comigo os sofrimentos até que terminasse aquele livro. Mas por causa de sua linhagem 

distinta, ela se inclinou por uma posição mais elevada e quis ser nomeada madre de um mosteiro importante, 

o que ambicionava não tanto de acordo com Deus, mas de acordo com a honra secular. Depois que ela se 

mudou para um lugar distante de nós, e se afastou de mim, logo perdeu a vida presente, com o nome de sua 

dignidade” (Hildegard of Bingen, 2001, p. 57). 
8  Carta 241r: “Por que, então, não coram quando, embora tenham sido puxados como labregos da estrebaria 

dos jumentos, e altamente honrados com ritos de santificação pelo Senhor celestial, voltam correndo para 

lá? Oh, ai!” (Hildegard of Bingen, 2004, p. 40) 
9 Carta 252: “Quem deliberada e avarentamente se apodera de um ofício pastoral como um ladrão não deve 

de modo algum ser chamado de "pai". Tais pessoas agem como os samaritanos, que foram divididos em 

duas partes, uma com ídolos, a outra com a Lei Antiga. Deve-se fugir imediatamente dessas coisas e tornar-

se companheiro dos pequeninos de Deus. Estas palavras devem ser observadas!” (Ibid, p. 50) 
10 Carta 08: “Portanto, ó homem, tu, que estás sentado no trono papal, desprezas a Deus quando abraças o 

mal. Pois, ao deixar de levantar a voz contra o mal daqueles em tua companhia, certamente não estás 

rejeitando o mal, em vez disso, o está osculando. E assim o mundo inteiro vai sendo desviado pelo grave 

erro, porque as pessoas amam aquilo que Deus despreza” (Hildegard of Bingen, 1994, p.41) 
11 Carta 311: “ó homem, refreie teus prazeres e corrija-te, para que possas vir purificado naquele tempo em 

que não precisarás mais corar por teus atos” (Ibid, p. 109) 
12 Carta 315: “Ai, ai da malícia dos ímpios que me desafiam! Ouça isso, ó rei, se deseja viver; caso contrário, 

minha espada o trespassará" (Ibid, p. 114) 
13 “Quanto a qualquer um que rejeitar as palavras místicas deste livro, eu, o Senhor, estenderei meu arco 

contra ele e o traspassarei com as flechas da minha aljava, lançarei sua coroa de sua cabeça e o farei como 

aqueles que caíram sobre Horebe quando murmuraram contra mim. Mas, quanto a qualquer um que 
maldisser esta profecia, que a maldição que Isaac proferiu recaia sobre ele” (Hildegard von Bingen apud 

Sams, 2007, p.13). 


