DH==
% Brathair Brathair 24, 2024
NSRS bt Faios Cotas o Bomniooe ISSN 1519-9053

DA FRAGILIDADE A FORCA: A CONSTRUCAO DA
AUTORIDADE DE HILDEGARD VON BINGEN

From Fragility to Strength: The Construction of Hildegard
Von Bingen's Authority

Ana Rachel G. C. de Vasconcelos!

Mestra em Literatura e Interculturalidade (UEPB) e pesquisadora do BET: Benditas Escritas
Transgressora (CNPq/UEPB)

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0990-6987

E-mail: arachelgcv@gmail.com

Maria Simone Marinho Nogueira?

Professora Permanente do PPGLI (UEPB)

Lider e Pesquisadora do BET: Benditas Escritas Transgressoras (CNPq/UEPB)
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1141-3911

E-mail: mar.simonem@gmail.com

Recebido em: 15/12/2025
Aprovado em: 23/12/2025

Resumo: Este artigo tem como foco Hildegard von Bingen (1098 - 1179) e sua autoridade singular. Mulher
respeitada e influente no século XII, ela atuou na esfera publica em um periodo marcado pela rigidez
hierarquica e pela predominancia masculina em cargos de poder - facanha que provoca perplexidade,
davidas e discussoes ainda hoje, prova da importancia e da atualidade do tema. O artigo demonstra que a
construgdo da autoridade de Hildegard von Bingen ocorreu por uma convergéncia de fatores historico-
sociais, teologicos e discursivos. Inicia-se com uma exposi¢do da vida de Hildegard, destacando eventos
e falas marcantes que ilustram sua autoridade; em seguida, investiga-se as raizes e os desdobramentos da
sua autoridade, especialmente a utilidade de seu discurso para a Igreja Catodlica. Por ultimo, destaca-se que
o proprio Cristianismo apresenta em seu dmago a abertura que propiciou o surgimento de autoridades
femininas na Idade Média e explica-se como Hildegard usou a fraqueza como fundamento de sua
autoridade.

Palavras-chave: Autoridade feminina; Hildegard von Bingen; Mulher medieval; Idade Média;
Século XII.

Abstract: This academic article focuses on Hildegard von Bingen (1098—1179) and her singular authority.
A respected and influential woman in the twelfth century, she acted publicly in a period marked by strict
hierarchical structures and the predominance of men in positions of power—a feat that still provokes
perplexity, questions, and debate today, demonstrating both the importance and the contemporary
relevance of the topic. The article argues that Hildegard von Bingen’s authority emerged from a
convergence of historical-social, theological, and discursive factors. It begins with an account of
Hildegard’s life, highlighting significant events and key statements that illustrate her authority; it then
examines the roots and developments of that authority, especially the usefulness of her discourse for the
Catholic Church. Finally, it emphasizes that Christianity itself contains, at its core, an openness that
enabled the rise of female authorities in the Middle Ages, and it explains how Hildegard used weakness
as the foundation of her authority.

Keywords: Female Authority; Hildegard of Bingen; Medieval Woman; Middle Ages; 12th Century.



https://orcid.org/0000-0003-0990-6987
mailto:arachelgcv@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1141-3911
mailto:mar.simonem@gmail.com

DH==
"l; Brathair Brathair 24, 2024
"\ Grupo de EstudosCe?tas fa’(.iermanicos ISSN 1519-9053

INTRODUCAO

Desde os anos 1970 tem havido um florescimento nos estudos das autoras
medievais e de suas obras. Abordagens interdisciplinares tém propiciado enfoques
inéditos e, dentre outros fatores, a busca por dar maior visibilidade, reconhecimento e por
posicionar as mulheres de modo mais justo na historia, na filosofia, na teologia e nas artes,
junto a crescente presenga de mulheres na academia e aos estudos feministas (Cf. Elliott,
2010). Tudo isso tem suscitado mais tradugdes, edig¢des criticas e estudos aprofundados
acerca destas autoras e de suas obras, comumente classificadas como de literatura ou
espiritualidade medieval.

A renovagdo ocorrida nos estudos historicos, com a Escola dos Annales e sua
abordagem sobre as mentalidades, aconteceu também em outras areas do saber, que tém,
cada vez mais, voltado-se para as fontes medievais, promovido novas discussoes, feito
descobertas e andlises inovadoras, e demonstrado a importancia de autoras e obras outrora
ignoradas ou propositalmente desprezadas.

E certo que no século XIX edi¢des e tradugdes importantes foram feitas, tornando
mais acessiveis e atrativos os textos das autoras medievais, mas apenas com a
revitalizagdo da pesquisa promovida pelos mais recentes estudos foram abertas “linhas de
pesquisa complexas e interessantes sobre a vida das mulheres medievais em todos os
niveis sociais, examinando as relagcdes que elas desenvolveram dentro e em resposta a
varias instituigdes, especialmente a ampla variedade de organizagdes cristas” (Cf. Garber,
2003).

A profusdo de copias destes textos, a devocao dos medievais as autoras, a fama, a
liberdade e a influéncia que estas mulheres, com alguma frequéncia, chegaram a ter, e a
mistica como um meio através do qual as mulheres tiveram abertura para entrar no
discurso publico, sdo alguns dos motivos pelos quais as autoras medievais vém chamando
a atengao dos estudiosos nas ultimas décadas. A mulher medieval tem sido reconhecida
como sujeito legitimo de pesquisa, ndo mera figura secundéria ou rdpida insercdo em
histérias masculinas por autoras como Joan Ferrante, Barbara Newman, Kathryn Kerby-

Fulton, Caroline Walker Bynum e Amy Hollywood.



DH==
,;)\ Brathair Brathair 24, 2024
NN Soumbiasde e elinmidon ISSN 1519-9053

Se num primeiro momento, quando se ouve falar em mulheres medievais, pode-
se imaginar uniformidade de vida, gostos, crencas, agdes € pensamentos, supostamente
promovidos pela centralidade da religido em suas vidas, a realidade das pesquisas mostra
0 exato oposto: quanto mais nos aprofundamos no estudo dessas autoras, mais
observamos historias, perfis, gostos, personalidades e modos de agir e pensar singulares.
O mencionado florescimento nos estudos das autoras medievais ¢ de suas obras tem
demonstrado precisamente isto: “seus textos revelam ndo um canto monofonico, mas uma
polifonia de vozes”(Garber, 2003, p.1), que “também incluem algumas dissidentes notas
destoantes” (ibid.).

Nos territorios alemaes, entre os séculos XI-XIV, viveram muitas mulheres
notaveis, como Elisabeth von Schonau, Hedwig von Schlesien, Elisabeth von Thiiringen,
Mechthild von Magdeburg, Margaret von Magdeburg, Mechthild von Hackeborn,
Christina von Stommeln, Gertrud von Helfta, Christina Ebner, Margaret Ebner, Elsbeth
Stagel, Adelheid Langman, Agnes Blannbekin, Dorothea von Montau e Hildegard von
Bingen (Cf. Miilder-Bakker, 2010). Esta tltima ¢ uma das mais famosas, pela autoridade
e influéncia que chegou a ter em vida, e pela qualidade e diversidade de obras deixadas.

Hildegard ¢ autora de livros visionarios e médicos, musicas, um auto sacro, cartas,
homilias, uma lingua, um alfabeto, comentérios e biografias. Em um periodo marcado
pela rigidez hierarquica e pelo predominio masculino na esfera publica - tanto na
producado intelectual, como na Igreja e no governo -, ela atuou com uma liberdade nao
facilmente encontrada nas histérias de mulheres do século XII. Ela foi uma figura de
grande autoridade espiritual, aconselhando prelados e soberanos, pregando em diversas
cidades e, como ja mencionado, deixando uma vasta e diversificada producao intelectual.

Frequentemente, fez dentncias e adverténcias contra papas e soberanos, mas sem
enfrentar grandes boicotes, perseguicdes e tentativas de silenciamento. Sem romper com
a ordem estabelecida, ela ousou impor-se dentro da estrutura eclesiastica em nome de
Deus, em defesa da Igreja e de acordo com o que entendeu ser a sua missdo. Agindo como
professora, conselheira, visionaria, pregadora, exorcista e profetisa, a autora construiu
uma forma singular de exercicio de autoridade, enraizada na experi€éncia mistica e

legitimada pela atuacdo profética.



DH==
,;)\ Brathair Brathair 24, 2024
- c:

Estudos Celtas e Germanicos ISSN 1519-9053

O modo como Hildegard agiu e a influéncia que alcangou sdao causas de
incompreensao e estranhamento até hoje, por isso convém refletir e fazer apontamentos a
este respeito, visto que a construcao da sua autoridade ocorreu por uma convergéncia de
fatores historico-sociais, teoldgicos e discursivos e, para ela, foi possivel atuar como um
meio para a propaga¢do da revelacdo divina e como um norte para 0s seus
contemporaneos. Este artigo, portanto, aborda as raizes e os desdobramentos da
autoridade de Hildegard von Bingen.

Inicialmente, ¢ apresentado um resumo da vida dela, detalhando eventos
marcantes, como a aprovacdo papal, a mudanga para Rupertsberg, o exorcismo, as
viagens, troca de cartas com autoridades e o interdito sofrido pelo seu mosteiro no final
da vida. Em seguida, sdo expostas algumas das circunstancias da época e percepcoes
comuns, dentre os religiosos, que tornaram possivel - e até desejavel - a atuacdo publica
de Hildegard. Por ultimo, trazendo a tona a estrutura do proprio Cristianismo, defende-se
que ele apresenta em si mesmo a abertura que propiciou o surgimento de autoridades

femininas na Idade Média, como a de Hildegard, que usou a fraqueza como argumento

para justificar a sua autoridade.
1. HILDEGARD VON BINGEN: VIDA E AUTORIDADE

Hildegard von Bingen nasceu em 1098 e, ainda crianca, aos oito anos, foi entregue
aos cuidados de Jutta von Sponheim, anacoreta que tinha fama de santidade, pelo estilo
de vida austero, pela humildade, sabedoria e pelas curas que fazia. Com Jutta, Hildegard
decorou os Salmos, aprendeu a cantar o oficio beneditino, descobriu as propriedades das
plantas e entendeu como cuidar dos doentes (Cf. Dietrich, 1997).

Em 1136, com a morte de Jutta, Hildegard foi eleita, por unanimidade, abadessa
do mosteiro duplo beneditino de Disibodenberg. Até poucos anos depois, viveu discreta
e tranquilamente com as outras monjas. Em 1141, aos 42 anos e sete meses, tudo mudou:
Hildegard passou por uma experiéncia extraordinaria € comecou a ter a série de visoes

que originaria seu primeiro livro visionario, Scivias (Pernoud, 1996).



DH==
,;)\ Brathair Brathair 24, 2024
NS Syl Eaos s e ki ISSN 1519-9053

Estas visoes, diferentemente das que ela tinha desde a infancia, vieram
acompanhadas da ordem para que ela as divulgasse antes mesmo de cessarem?. Deste
modo, ela enxergou nestas visdes uma dimensdo profética (Dietrich, 1997) e viu a
necessidade de um comprometimento com a missao de divulga-las que ndo havia tido até
entao.

Inicialmente, com duvidas quanto a procedéncia das visdes € a conveniéncia da
divulgagdo, permaneceu calada. No entanto, por ndo ter feito o que a Luz Viva havia
ordenado®, caiu doente. Por este motivo, decidiu consultar Bernard de Clairvaux, o
homem mais famoso e influente da época. Em pouco tempo, Hildegard recebeu a resposta
de Bernard - uma breve carta na qual ele a felicita pelo dom recebido - ¢ uma carta do
proprio Papa, incentivando-a a continuar escrevendo a obra e a divulgar as visdes (Cf.
Hildegard von Bingen, 2001).

No mesmo periodo, entre 1146 e 1148, quando o Scivias ainda ndo estava
terminado, Bernard de Clairvaux e o Papa Eugénio estiveram nas proximidades de
Disibodenberg, em Trier, para um sinodo. Durante o sinodo, o manuscrito inacabado de
Hildegard foi lido em voz alta (Cf. Newman, 1998) e endossado pelas autoridades
presentes (Cf. Pernoud, 1996). A aprovagdo papal conferiu a Hildegard reconhecimento
eclesial, fama internacional, um amplo publico e muita influéncia (Cf. Dietrich, 1997).
Assim tem inicio a atuagdo publica de Hildegard, que duraria até o fim de sua vida.

Poucos anos apds a aprovacao papal, em 1150, Hildegard recebeu de Deus uma
ordem para deixar o mosteiro de Disibodenberg e fundar o mosteiro feminino de
Rupertsberg®. Ela nio revelou isto e, como castigo, ficou gravemente doente (Cf.
Newman, 1998). Apos enfrentar a resisténcia do abade, dos monges, de freiras e de
pessoas comuns, ela conseguiu a autoriza¢io® para se mudar e foi curada (Cf. Flanagan,

1989).



DH==
,;)\ Brathair Brathair 24, 2024
NN Sl Bl Gl ulbamiion ISSN 1519-9053

Neste periodo de fundagao e estabelecimento no novo mosteiro, algumas freiras
resistiram a mudanga e até preferiram deixar o mosteiro de Hildegard. Richardis’ von
Stade, por exemplo, apesar da pouca idade, foi para Bassum ser abadessa (Cf. Newman,
1998). Richardis ¢ a freira que aparece junto a Hildegard na retratacdo de uma de suas
visdes. E a tinica mulher que aparece junto a Hildegard, nenhuma outra é mencionada ou
retratada perto dela em obras posteriores (Cf. Fernandez, 2009). Pela proximidade com
Hildegard, provavelmente recebia dela maior instrugdo e atencdo, sendo preparada para
sucedé-la, como Jutta havia feito com Hildegard.

Nao era incomum, portanto, que as pessoas, inclusive as freiras do seu proprio
mosteiro, questionassem suas decisdes. Hildegard chega a mencionar algumas criticas e,
as vezes, as rebate, mas demonstra, em geral, ndo se preocupar com elas, por estar certa
de que estava fazendo a vontade de Deus. Certa vez, comentando a insatisfagdo de seus
contemporaneos, disse: “agora, para escandalo dos homens, as mulheres estdo
profetizando” (Kerby-Fulton, 2003, p. 351).

Em Rupertsberg, na produtiva década de 1150, Hildegard pdde dedicar-se mais as
obras intelectuais e artisticas. L4 ela produziu grande parte de sua obra: terminou o
Scivias, compds Ordo Virtutum, a maior parte das musicas, escreveu os livros médicos,
iniciou o Liber Vitae Meritorum e trocou muitas cartas com congregacdes®, lideres
religiosos’ - inclusive arcebispos e papas!'® -, reis, como Henry II e Conrad III'!, e o
imperador Friedrich Barbarossa'?.

Nas Cartas, Hildegard exorta, denuncia, faz criticas, previsdes e ameacas'>. Em
trechos dos livros visiondrios e num famoso sermdo dirigido ao clero, a oratoria
apocaliptica, com que impactou o clero, também aparece, por exemplo: “Assim como
uma serpente se esconde em uma caverna depois de trocar de pele, voc€s andam na
imundicie como bestas repugnantes” (Hildegard von Bingen apud Kerby-Fulton, 2003, p.
365)

Nos anos seguintes, ja com mais de sessenta anos, mantendo a troca de cartas,
Hildegard faz ao menos quatro grandes viagens para pregar, a pedido do Papa, tanto para
monges como para o povo em geral, promovendo a reforma mondstica e combatendo os

cataros:



DH==
% Brathair Brathair 24, 2024
"\ S:gpo de EstudosCettas fa“Germanlcos ISSN 1519-9053

Por exemplo, em 1160, ela pregou publicamente na cidade catedral de Trier,
ameacando seus habitantes com vinganga ardente, a menos que se
arrependessem (como o povo de Ninive havia feito ap6s os avisos de Jonas),
e, por volta de 1163, ela se dirigiu ao clero e aos leigos juntos em Coldnia,
repreendendo os clérigos por sua falha em combater o catarismo (Minnis,
2010, p.53).

Ela ainda escreveu diversas obras menores, como biografias de santos e
comentarios, fundou outro mosteiro - do qual também se torna abadessa -, em Eibingen,
fez um famoso exorcismo na jovem Sigewize, que estava possuida (Cf. Kerby-Fulton,
2015) e concluiu seu ltimo livro visionario, Liber Divinorum Operum.

Hildegard foi uma espécie de celebridade em seu tempo e ndo enfrentou grandes
problemas com a hierarquia eclesiastica até¢ 1178 (Cf. Newman, 1998), quando
desobedeceu a ordem de exumar e trasladar o corpo de um homem excomungado que
estava enterrado no cemitério do mosteiro. Ela alegou que a excomunhdo havia sido
retirada e que recebeu do proprio Deus, numa visdo, a confirmaciao de que ele estava
reconciliado quando faleceu. O mosteiro sofreu um interdito com duas sang¢des cruéis,
mas, mesmo desta situagdo, Hildegard saiu como vencedora: o interdito foi derrubado

tempos depois sem que ela cedesse:

Em vez disso, ela mais uma vez recorreu a sua propria autoridade como
profetisa, relatando sua visdo. Hildegarda ndo apenas se recusou resolutamente
a acatar as ordens de seus supostos “superiores”, como também os advertiu de
que agir contra ela teria consequéncias catastroficas. E notavel que, mais uma
vez, Hildegarda precise apenas invocar suas visdes como autoridade para suas
severas manifestacdes (Sams, 2007, p. 17).

A importancia de Hildegard e sua autoridade, ainda hoje, como ja dito, causam
surpresa, questionamentos e discussdes. Como foi possivel que uma mulher se tornasse
conselheira de papas e imperadores? Como ela ousou enviar para homens poderosos
mensagens fortes, de repreensao, em tom ameagador, sem receber retaliagdes? Como ela

pode viajar, pregar e escrever livros teologicos, se este dominio era masculino?



DH==
,;)\ Brathair Brathair 24, 2024
"\ Grupo de EstudosCe?tas fa’(.iermanicos ISSN 1519-9053

2. A CONSTRUCAO DA AUTORIDADE

Neste topico, destaca-se que a grande fonte da autoridade de Hildegard € o proprio
Deus. Em seguida, demonstra-se que o reconhecimento de Bernard de Clairvaux e do
Papa Eugénio foram muito convenientes para que ela exercesse sem maiores problemas
o seu oficio profético. O reconhecimento destas autoridades, no entanto, ndo aconteceria
sem a verificagdo - e aprovacao - da pessoa de Hildegard e do teor de sua mensagem.

A autoridade de Hildegard para atuar publicamente advém, em primeiro lugar, de
Deus, em nome de quem ela fala. Desde o inicio, na carta enviada a Bernard de Clairvaux,
e no prologo do Scivias, fica claro que ela ndo escreve em nome proprio, mas que ¢ uma
porta-voz de Deus. A partir da experiéncia extraordindria ocorrida aos 42 anos, ela toma
para si o papel de exortar, orientar, corrigir, ensinar e divulgar as revelagdes recebidas de
Deus, acredita nisto e permanece o fazendo por toda a vida. Assim, fundamenta,
primordialmente, a sua atuagdo sobre uma autoridade superior & dos homens. E Deus e a
compreensdo de que Ele se comunica com Hildegard, por meio de visdes verdadeiras, a
base fundamental sobre a qual a autoridade dela se assenta.

No entanto, para que as pessoas cressem na veracidade das mensagens, convinha
que membros da hierarquia eclesiastica a reconhecessem como profetisa. Neste sentido,
a atitude de Bernard de Clairvaux, de reconhecer Hildegard, apresentar as suas visdes ao
Papa e elogia-la no Sinodo de Trier, foi fundamental para a autoridade dela ser aceita
pelos religiosos e pelo povo, e para as revelacdes serem compreendidas como
verdadeiramente provenientes de Deus.

Importa destacar que o reconhecimento das autoridades eclesiasticas atesta, para
a institui¢do e para os catolicos, que ela, de fato, fala em nome de Deus e deve ser ouvida.
No entanto, antes de reconhecer a proveniéncia divina dos escritos e a autenticidade das
experiéncias extraordindrias, as autoridades eclesidsticas analisaram a vida dela - os
“frutos do Espirito”, pois ndo € possivel ter verdadeiramente um contato direto e constante

com Deus e viver desregradamente.



DH==
,;)\ Brathair Brathair 24, 2024
NSRS bt Faios Cotas o Bomniooe ISSNI519-9053

Assim, cumpre explicitar que a vida irrepreensivel, seu profundo conhecimento
biblico, sua motivac¢dao, suas intengdes, sua dedicacdo a comunidade, o teor das
mensagens, as virtudes, os milagres e a correspondéncia entre o que prega e o que a Igreja
Catdlica ensina, de certo modo, tornaram-na aceita - e necessaria - para Igreja do século
XIIL

Hildegard ja possuia, per se, autoridade perante a sua comunidade, pelo fato de
ser abadessa. Ela ja era uma mulher experiente, inserida numa ordem religiosa, respeitada
pela comunidade, que desempenhava funcdes de lideranca intramuros. E era digna de
confianga, por ser virgem consagrada, uma mulher virtuosa. Desde a Antiguidade Crista,
nas historias das mulheres martires, as prova¢des femininas, as ameagas a vida e a fé,
aparecem ligadas a ataques a pureza e a castidade. Por isso, a virgindade passou a ser
vista como uma condi¢do essencial para a santidade feminina (Cf. Elliott, 2010) e as
virgens, na Idade Média, eram privilegiadas, tinham autoridade e maior liberdade (Cf.

Newman, 1998).

3.“MULIEBRE TEMPUS”, OS CATAROS E A CONVENIENCIA DA ATUACAO
HILDEGARDIANA

ApOs apontar as raizes da autoridade de Hildegard von Bingen, que a levaram, a
partir dos 42 anos e 7 meses de idade, a atuar publicamente como mensageira, “porta-
voz” de Deus (Cf. Kerby-Fulton, 2003), ¢ preciso expor que a aprovacdo da autoridade
de Hildegard von Bingen foi favorecida pela convergéncia estratégica de fatores
histéricos, sociais, teologicos e retoricos. Num periodo em que muitos, inclusive a propria
Hildegard, percebiam uma profunda crise moral e intelectual no clero, a mensagem e
autoridade dela mostraram-se muito importantes e convenientes em diversos aspectos,

como se vera neste topico.



DH==
,;)\ Brathair Brathair 24, 2024
"\ Grupo de EstudosCe?tas fa’(.iermanicos ISSN 1519-9053

Em primeiro lugar, havia uma profunda percepgao de desordem e de decadéncia
da sociedade, provocadas pela imoralidade, irreveréncia e ignorancia dos homens
religiosos - que deveriam viver exemplarmente e instruir corretamente o povo, mas sequer
entendiam do que pregavam. A ascensdo da Escolastica, com a Légica ameagando os
dominios da Teologia; a no¢ao de que ndo era preciso ser virtuoso para aprender e ensinar
Teologia; a propaga¢do da heresia catara inclusive dentre do proprio clero; a corrupgao,
a simonia, o nicolaismo; os grandes embates entre o poder temporal e o religioso, dentre
outros fatores, para tedlogos monasticos, em geral, resultavam em um diagndstico nao
positivo.

Hildegard cria viver em “tempos afeminados”, expressdo que ¢ critica aos
problemas morais dos homens, & moleza daqueles, que estavam sendo guiados pelos
vicios, tornando-se assim fracos. Eles ndo agiam de acordo com a vontade de Deus e com
o proprio potencial, deixando uma lacuna que precisava ser preenchida, de modo que a
conclusdo logica foi a seguinte: “em um mundo dominado por homens que se desviaram
do caminho, mulheres, como ela, eram as novas portadoras da mensagem de Deus” (Cf.
Kerby-Fulton, 2003).

Apenas em circunstancias excepcionais as mulheres poderiam ensinar - a exemplo
das profetisas do Antigo Testamento -, sendo elevadas acima dos homens, numa posi¢ao
de superioridade pedagodgica. Este era um modo de dar a eles, que haviam se tornado
“afeminados”, uma li¢do (Cf. Minnis, 2010). Os homens eram criticados como tendo
regredido a feminilidade (Elliott, 2010) e as mulheres, desde Sdo Jerénimo e Santo Agostinho,
eram exaltadas sendo chamadas de “viris”, ao transcenderem as supostas fragilidade e fraqueza
femininas (Cf. Kerby-Fulton, 2003).

A nogao de crise, em grande parte, decorrente da degradagdo masculina, portanto,
favoreceu que a autoridade de Hildegard fosse reconhecida e sua atuacao publica bem
recepcionada. Deus precisou valer-se de alguém e foi conveniente uma “pobre
mulherzinha” como ela, afinal, “a colheita ¢ grande, mas os trabalhadores sdo poucos”
(Lucas 10,2). As mulheres profetisas, excecdes, como Hildegard, tinham seus dons e sua
autoridade para falar em publico reconhecidos, pois sua ajuda era necessaria, mas so até
certo ponto e desde que nao houvesse homens suficientes para realizar o oficio. Elas nao

desempenhavam fung¢des exclusivas do clero. (Cf. Minnis, 2010).

10



DH==
,;)\ Brathair Brathair 24, 2024
"\ Grupo de EstudosCe?tas fa’(.iermanicos ISSN 1519-9053

Deste modo, fica claro que Hildegard, ao atuar publicamente, ndo estava
pervertendo a ordem, colocando-se, enquanto mulher, acima dos homens, mas era uma
excecdo justificada apenas porque os tempos assim o requeriam (e Deus estava
mandando). Ela so precisou falar porque os homens ndo estavam cumprindo seu papel. E
necessario destacar isto, pois a sociedade medieval - ndo apenas ela, mas o proprio
cosmos; os céus e a terra, o mundo espiritual e o fisico - era estruturada a partir das nogdes
de hierarquia, harmonia e ordem.

Hildegard cria que cada criatura tem seu lugar, seu sentido e sua finalidade. O
todo funcionaria, portanto, como uma sinfonia, nesta visdo organica da Criacdo, ¢ é o
pecado o causador da desordem, a provocadora dos males e das crises, como os cismas ¢
as heresias. Ela ndo poderia, portanto, denunciar a desordem enquanto ela mesma agia de
modo desordenado, colocando-se deliberadamente, em nome préprio, num lugar que nao
lhe era destinado, enquanto mulher. A harmonia dependia do cumprimento dos papéis
instituidos por Deus, portanto, ela s6 poderia colocar-se neste lugar elevado por uma clara
intervengao divina:

Era o acesso direto ao divino que constituia a base do poder dessas mulheres,
algo plenamente reconhecido, por exemplo, pelos clérigos que lhes pediam

respostas diretas para questdes teoldgicas complexas que o debate académico
ndo conseguia resolver (Cf. Minnis, 2010, p. 68)

A atuacdo publica de Hildegard era conveniente, portanto, por viver em “tempos
afeminados”, mas ndo apenas: a doutrina pregada pelos cataros configurava uma grave
ameaca a Igreja Catolica do século XII por diversos motivos: suas crengas contrapunham
as doutrinas catélicas da Encarnagdo, Ressurreicdo, Purgatério, Eucaristia, Matrimonio e
Batismo. Os cétaros ndo reconheciam que a eucaristia era o corpo de Cristo, ndo
acreditavam que Cristo havia, de fato, assumido forma humana e morrido na cruz, nem

aceitavam a doutrina do purgatorio.

11



DH==
,;)\ Brathair Brathair 24, 2024
"\ Grupo de EstudosCe?tas fa’(.iermanicos ISSN 1519-9053

Estas afirmagdes eram um ataque direto a verdades de fé catdlicas,
descaracterizando a doutrina da redengdo e esvaziando de significado o sacrificio de
Cristo e o sacramento do altar (Cf. Elliott, 2010). Ademais, os Perfecti eram confundidos
com santos - pelo estilo de vida de rentincia radical, pelo ascetismo e pela estrita
observancia de regras morais - € vistos como superiores ao clero corrupto e imoral. Muitos
catolicos ja ndo sabiam a quem dar ouvidos e até padres eram encontrados propagando a
doutrina catara.

A vida, a pregacdo e a espiritualidade das mulheres misticas, como Hildegard e as
misticas alemas dos séculos XIII, era um antidoto para este problema: a extrema devogao
a eucaristia, a intensidade e os sacrificios corpdreos na busca pela configuracdo a Cristo,
a meditacdo sobre a humanidade de Cristo, sua encarnagao, paixdo e morte, focando no
corpo, no sangue, na carne ¢ no coragdo, desempenhavam uma fun¢do didatica e
propagandistica na luta contra a heresia (Cf. Bynum, 1983). Nao por acaso, te6logos que
se envolveram ativamente nas Cruzadas e no combate aos céataros, como Jacques de Vitry
e Bernard de Clairvaux, também se colocaram a favor de mulheres misticas (Cf. Kerby-
Fulton, 2003).

A Igreja Catolica ndo permitiria que a natureza humana de Cristo e a eucaristia
fossem desprezadas, tampouco que a imoralidade e indoléncia do clero deixassem os
leigos catolicos confusos, vulneraveis e entregues a doutrinas heterodoxas: era
conveniente o estimulo a devogdo eucaristica e a piedade promovidas pelas mulheres e
sua espiritualidade centrada na humanidade de Cristo (Cf. Bynum, 1983). Hildegard von
Bingen esta no principio desta devocdo, que ird se desenvolver com as misticas da
Renénia do século seguinte.

Se nos primeiros séculos, o corpo era visto como um obstaculo ou um problema,
com o novo foco devocional na Paixdo de Cristo, ele passou a ser visto como instrumento
de salvacdo, e a espiritualidade feminina foi enraizada na corporeidade (Cf. Elliott, 2010).
A cristandade latina vivenciava uma democratizagao e feminizagdo da santidade e da
linguagem religiosa, como demonstrou Bynum (1983), que aumentou nos séculos

seguintes.

12



DH==
,;)\ Brathair Brathair 24, 2024
"\ Grupo de EstudosCe?tas fa’(.iermanicos ISSN 1519-9053

O aumento do valor de virtudes “femininas”, como misericordia e amor; o elogio
a fraqueza, a peniténcia e a humildade, ao sofrimento e¢ a vulnerabilidade; a crescente
devocgao a figuras femininas, como Maria, Maria Madalena, e Santa Ursula; a influéncia
de Elisabeth von Schonau e Hildegard; a propaga¢do das Vidas de mulheres santas; a
profusdo de composic¢des sobre a Mae e sobre a Igreja, podem ser compreendidos também
como representacdes do feminino na religido. Neste sentido, os tempos eram afeminados
- de fato, e num sentido positivo (Cf. Bynum, 1983; Newman, 1998).

Mulheres misticas, como Hildegard, também ajudaram no estabelecimento da
doutrina do purgatorio, rejeitada pelos cataros. Suas visdes e ensinamentos langaram luz
sobre este tema, e suas oracdes € praticas ascéticas ajudaram a libertar almas de la.
Ademais, estas mulheres devotas davam muita atencao e tinham muito cuidado com as
almas e com os doentes, o que certamente agradava as autoridades eclesiasticas (Cf.
Minnis, 2010).

A autoridade espiritual fazia com que nao apenas os atos, mas as proprias oragdes
mentais de Hildegard tivessem muito peso e influenciassem até mesmo a politica e as
decisdes dos poderosos da época. Colocar-se contra ela era colocar-se contra Deus, e fazer
algo contra a vontade dela, que ¢ a de Deus, poderia ser perigoso: virar alvo de oracdes
dela poderia ser quase como atrair para si uma "maldi¢do", no sentido de que coisas ruins
poderiam acontecer a quem se opusesse ou fosse um obstaculo no caminho dela.

Por exemplo, a freira Richardis von Stade, que deixou o convento de Hildegard
contra a vontade dela, se arrependeu, mas nao teve tempo de voltar ao mosteiro para fazer
as pazes com Hildegard, pois ela faleceu (Cf. Bynum, 1983). A sucessdo dos eventos, o
intervalo de tempo entre eles e o fato de que Hildegard havia antecipado por carta que
algo ruim poderia acontecer fez com que o falecimento fosse interpretado como um
castigo divino pela desobediéncia. Isso inspirava temor de Hildegard nas pessoas, pois

havia um certo respeito proveniente do medo.

O inverso também ¢é verdadeiro: as oragdes "privadas" de individuos santos,
sejam religiosos ou leigos, homens ou mulheres, sdo extremamente agradaveis
a Deus. (...) A pureza de vida e de mente conferia poder as oragdes pessoais, €
assim as intercessOes das mulheres santas eram de consideravel valor,
avidamente buscadas por suplicantes de ambos os sexos, em favor dos vivos e
dos mortos (Minnis, 2010, p. 73).

13



DH==
,;)\ Brathair Brathair 24, 2024
"\ Grupo de EstudosCe?tas fa’(.iermanicos ISSN 1519-9053

Além das oragdes, estas mulheres misticas e santas faziam milagres, auxiliavam
na autenticagdo de reliquias (Cf. Bynum, 1983) e tornavam-se elas mesmas, apds a morte,
fontes de reliquias, pois seus corpos santos continuavam a promover curas apos a morte
(Cf. Minnis, 2010).

E importante ainda destacar que estas mulheres ndo eram importantes apenas em
relacdo a devogdo eucaristica, & compreensdo do purgatorio e ao combate as heresias:
aquele era o tempo da ascensdo das universidades e do pensamento escolastico. O
mosteiro perdia a centralidade do fazer teoldgico em detrimento da escola (Cf. Minnis,
2010). Os te6logos monasticos criticos a este movimento acolheram as misticas e, com
frequéncia, tanto viam nelas provas de que a sabedoria vinda do alto era superior a
sabedoria dos manuais e das universidades, como também recorriam a elas para

compreender melhor os dilemas da teologia.

4. HILDEGARD, O CRISTIANISMO E A RETORICA DA INVERSAO

E importante destacar que a autoridade de Hildegard foi reconhecida e aceita
também pelo modo como ela se apresentava: sempre como alguém inferior, que
reconhece as proprias limitagdes e s fala por obediéncia a ordem divina. Para além da
humildade, vé-se claramente o uso de inversdes paradoxais, que ¢ muito comum no
Cristianismo, religido em que o Deus onipotente torna-se crianga dependente; o Rei nasce
numa manjedoura; o Senhor ¢ Servo; Deus morre; Deus esconde dos sabios e revela aos
pequeninos; a morte gera a vida; os ultimos serdo os primeiros; 0 menor ¢ maior;
renunciar € possuir; dar € receber; sofrer € alegrar-se; a pobreza enriquece; o fraco ¢ que
¢ forte; quem quiser ser grande deve ser servo; quem perder sua vida a salvard; a
obediéncia liberta; o sofrimento é remédio; derrota € gldria; cruz € simbolo de vitoria; a

gloria passa pela humilhacao etc.

14



DH==
,;)\ Brathair Brathair 24, 2024
"\ Grupo de EstudosCe?tas fa’(.iermanicos ISSN 1519-9053

A retorica da inversao consiste em afirmar o contrario do que o senso comum
consideraria l6gico, apresentando uma verdade mais profunda através desta articulagao
paradoxal (cf. Dietrich, 1997). Este tipo de inversao ¢ uma das notas distintivas do
Cristianismo e € ele que permite a Igreja validar a voz marginal, transformando o que era
visto como incapacidade ou impedimento em prova de elei¢do divina, contrariando todas
as expectativas, e evidenciando que a verdadeira grandeza consiste em fazer a vontade de
Deus e independe de critérios humanos.

A retdrica paradoxal, presente no cerne do Cristianismo, estruturando sua nogao
de autoridade, propde que esta ndo depende da forga e da inteligéncia, mas da eleigdo
divina e da revelagao. Deste modo, pessoas que facilmente seriam consideradas incapazes
e fracas - como Pedro e Jodo (Ato, 4,13), que sao chamados, na Biblia, de “homens
simples e sem instru¢do” - assumem, no Cristianismo, fungdes de destaque, incluindo o
exercicio do magistério e da correcao.

As redefini¢des de poder e hierarquia trazidas por Hildegard sdo motivadas pela
compreensdo da esséncia do Cristianismo: “Essa figura é fundamental para a retdrica
cristd, com raizes em passagens biblicas como ‘Aquela pedra que foi rejeitada pelos
construtores tornou-se a pedra angular’, ‘Os ultimos serdo os primeiros’ ¢ ‘Quem quiser

299

salvar a sua vida terd que perdé-la’” (Dietrich, 1997, p. 202 ). Elas costumam compor o
discurso profético e também aparecem com frequéncia no Novo Testamento e nos
retoricos medievais, para aumentar a forga persuasiva.

A inversao cristd, que tem como amago a imagem do Senhor crucificado - cuja
vitoria definitiva estd na “derrota” e cuja morte da a vida -, abre, dentro da Igreja, desde
a raiz da Fé e do seu Fundador, espacos de atuacdo para categorias sociais
tradicionalmente excluidas, inclusive mulheres (Cf. Dietrich, 1997). O Cristianismo,
portanto, institui uma nova logica, que confere legitimidade ao fraco enquanto escolhido
e iluminado por Deus.

Vé-se que hd, no intimo do Cristianismo, a abertura para a defesa de uma narrativa
“subversiva” que € oposta a linha natural de raciocinio e pode ser inclusive escandalosa
para muitos. Segundo essa logica transgressora, o maior pecador pode tornar-se o maior
santo - e ¢, inclusive, por esta crenca que, na Idade Média, floresce o culto a Maria

Madalena, a penitente que encontrou graga diante de Deus (Cf. Elliott, 2010).

15



DH==
,;)\ Brathair Brathair 24, 2024
"\ Grupo de EstudosCe?tas fa’(.iermanicos ISSN 1519-9053

Assim, invertendo a légica esperada e espelhando a logica crista, Hildegard, em
vez de reivindicar capacidade, inteligéncia, forca e legitimidade proprias, escolhe
apresentar-se como pobre mulher fraca, incapaz, ignorante - indicios de elei¢ao divina -,
que s6 fala por obediéncia a Deus. E desta tensdo entre a inferioridade assumida e a grande
missdo divina imposta que nasce a autoridade profética dela, em total consonancia com o
anuncio cristdo e em oposicdo a logica do mundo (Cf. Dietrich, 1997).

Assim, as mulheres podem reivindicar autoridade ndo apesar de sua posigao
inferior (dentro do contexto apresentado), mas precisamente por causa dela - trata-se,
estrategicamente, da assun¢do consciente de um lugar de inferioridade e da apropriagdo,
como verdadeira, de uma qualificagdo pejorativa, para entdo colocar-se no centro das
discussdes de seu tempo e anunciar a mensagem de Deus.

Segundo este paradoxo, quanto mais fraca se declara, mais forte ¢ a sua palavra,
pois a origem ¢ naturalmente deslocada dela para Deus: a voz ¢ dela e o corpo que anuncia
também, mas ela nao fala por si, ¢ Deus que fala para ela, nela e através dela, uma mulher
que, por si mesma, estaria completamente excluida dos meios tradicionais de autoridade
teologica, cujo valor € dado a erudicdo e ao posto hierarquico.

Apresentar-se como uma mulher fraca e sem instru¢do, escolhida por sua
pequenez para afirmar o que os doutos ndo veem ¢ sinal da autenticidade da visdo e da
inspiracdo divina. Deste modo, ela ndo apenas fala, como visto no segundo tdpico, mas
corrige abades, tedlogos, papas, reis e até o imperador, e faz isto porque “Deus escolhe
os fracos para confundir os fortes” (1Cor. 1, 27-28).

A inversdo retdrica usada por Hildegard serve também como uma espécie de
“cinturdo argumentativo” que a protege de contra-argumentos: se ela ¢ ignorante e fala
coisas elevadas, ndo pode ser ela a fonte; logo, resistir a ela ¢ resistir a vontade divina. A
recepcdo de Hildegard confirma quao eficaz esta estratégia €, visto que tedlogos
respeitados reconheceram o carater divino de suas visdes precisamente porque tudo estava

conforme o modelo divino de elei¢do paradoxal (Cf. Dietrich, 1997).

16



DH==
,;)\ Brathair Brathair 24, 2024
"\ Grupo de EstudosCe?tas fa’(.iermanicos ISSN 1519-9053

Assim, Hildegard nao apenas ¢ um caso de sucesso de uso da inversao retorica:
ela também demonstra que esta serve como critério para o seu reconhecimento, que
sempre esta conforme as afirmagdes de que Deus resiste aos soberbos, mas concede graca
aos humildes; e eleva os fracos, confunde os fortes e faz ressoar a Sua voz por meio

daqueles a quem o mundo costuma ignorar (Cf. Tinkle, 2010).

CONCLUSAO

Neste artigo, apds apresentar a biografia de Hildegard, destacando os
acontecimentos mais importantes que ilustram o exercicio de sua autoridade, afirmou-se
que Deus ¢ a fonte da autoridade dela e que o endosso de Bernard de Clairvaux e a
aprovagao papal foram muito tuteis para o reconhecimento da autoridade de Hildegard,
legitimando seus textos, viagens e pregagoes. A citacdo de cartas e de um dos sermdes
ilustrou o tom severo com o qual, por vezes, Deus falava por meio dela.

Essa atuacdo publica, que era legitimada por poderosos ao mesmo tempo em que
os denunciava, foi abordada no terceiro topico do artigo. Primeiramente, a nocao de
“muliebre tempus”, a crise de credibilidade e o vacuo de autoridade percebido na época,
que tornou a voz feminina, justamente por ser externa ao poder institucional, fonte
legitima de credibilidade e ensino.

Além disso, mostrou-se que as visoes e falas de Hildegard eram convenientes e
uteis para a Igreja. Seu ensino ortodoxo era vital para a instituicdo em um periodo de
intensa propagacao da doutrina catara. E a espiritualidade eclesial de Hildegard, com sua
énfase na Eucaristia e seu ensino sobre o purgatdrio, serviu de forte contraponto teoldgico
as negacdes dos cataros.

Por fim, foi apresentado o mecanismo central que tornou essa autoridade
culturalmente plausivel: a retorica da inversdo. Este principio € encontrado nos textos de
Hildegard desde o comego de sua vida publica. Conclui-se, portanto, que a construcao da
autoridade feminina de Hildegard von Bingen foi resultado de inspiragdo divina,
circunstancia historica e social, e dominio da retdrica da inversao, fazendo dela um farol

de legitimidade e ortodoxia no turbulento século XII.

17



DH==
% Brathair Brathair 24, 2024
o ISSNI519-9053

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BYNUM, C. Jesus as Mother: Studies in the Spirituality of the High Middle Ages.
California: Berkeley, 1983.

DIETRICH, Julia. "The Visionary Rhetoric of Hildegard of Bingen". In:
WERTHEIMER, Molly Meijer (ed.). Listening to Their Voices: The Rhetorical
Activities Of Historical Women. Columbia, South Carolina: University of South
Carolina Press, 1997.

ELLEDGE, Allison J. Publicity through the voice of God: Hildegard of Bingen as a
Public Figure in the Twelfth Century. Graduate Paper, University of Tennessee
Knoxville, 2009.

ELLIOTT, Dyan. "Flesh and Spirit: The Female Body". In: MINNIS, Alastair;
VOADEN, Rosalynn (eds.). Medieval Holy Women in the Christian Tradition.
Turnhout: Brepols, 2010.

FERNANDEZ, Isabel T. “Algunas consideraciones sobre la figura de Hildegard von
Bingen”, em Territorio, Sociedad y Poder, N.° 4, 2009, p. 131-150.

FERRANTE, Joan M. “What Really Matters in Medieval Women’s Correspondence” in
Medieval Letters: Between Fiction And Document, Christian Hogel and Elisabetta
Bartoli eds. Turnhout: Brepols, 2015, p. 179-199.

FLANAGAN, Sabina. Hildegard of Bingen: a Visionary Life. Londres: Routledge,
1998.

FRAETERS, V. e GIER, Imke de (eds.). MULIERES RELIGIOSAE Shaping Female
Spiritual Authority in the Medieval and Early Modern Periods. Turnhout: Brepols,
2014.

GARBER, Rebecca L. R. “Introducao” in: FEMININE FIGURAE Representations of
Gender in Religious Texts by Medieval German Women Writers 1100-1375. New
York: Routledge, 2003.

HILDEGARDA DE BINGEN. Scivias. Tradu¢ao de Paulo Ferreira Valério. Sao Paulo:
Paulus, 2015.

HILDEGARD VON BINGEN E THEODORIC VON ECHTERNACH. Victoria Cirlot
(ed). Vida y Visiones de Hildegard von Bingen. Madrid: Ediciones Siruela, 2001.

18



DH==
% Brathair Brathair 24, 2024
ST Sno g o ety Soméncns [SSN1519-9053

HILDEGARD VON BINGEN. The Letters of Hildegard of Bingen. Trad. Joseph Baird
and Radd Ehrman. New York: Oxford University Press, vol. I, 1994.
KERBY-FULTON, Kathryn. "Hildegard of Bingen". In: The Cambridge Companion
to Medieval Women’s Writing. Cambridge: Cambridge University Press, 2003.
KERBY-FULTON, Kathryn. “Prophet and Reformer: ‘Smoke in the Vineyard’.” In
Barbara Newman, ed., Voice of the Living Light: Hildegard of Bingen and her World.
Berkeley: University of California Press, 1998, p.70-90.

MINNIS, Alastair. “Religious Roles: Public and Private”. In: MINNIS, Alastair e
VOADEN, Rosalynn. Medieval Holy Women in the Christian Tradition c. 1100- c.
1500. Vol. 1. Turnhout: Brepols, 2010.

MINNIS, Alastair; VOADEN, Rosalynn. "Introducao". In: Medieval Holy Women in
the Christian Tradition. Turnhout: Brepols, 2010.

MINNIS, Alastair ¢ VOADEN, Rosalynn. Medieval Holy Women in the Christian
Tradition c. 1100 c. 1500. Vol. 1. Turnhout: Brepols, 2010.

MULDER-BAKKER, Anneke B. “HOLY WOMEN IN THE GERMAN
TERRITORIES: A SURVEY” in: MINNIS, Alastair e VOADEN, Rosalynn. Medieval
Holy Women in the Christian Tradition c. 1100— c. 1500. Vol. 1. Turnhout: Brepols,
2010.

NEWMAN, Barbara. From Virile Woman to WomanChrist Studies in Medieval
Religion and Literature. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1995.
NEWMAN, Barbara. Sister of Wisdom: St. Hildegard’s Theology of the Feminine.
Berkeley: University of California Press, 1987.

NEWMAN, Barbara. Voice of the Living Light. Hildegard of Bingen and Her World.
Berkeley: University of California Press, 1998.

PERNOUD, Régine. Hildegard de Bingen: a consciéncia inspirada do século XII. Rio
de Janeiro: Rocco, 1996.

SAMS, K. “Hildegard of Bingen: More Than a Visionary, an Authority”. Church
History Studies, [S.1.], v. 24, p. 201-229, 2007.

TINKLE, Theresa. Gender and Power in Medieval Exegesis. New York: Palgrave
Macmillan, 2010.

19



DH==
% Brathair Brathair 24, 2024
"\ Ei:gpo de ES{%?OS;,??fFaS :em(.Eermanlcos ISSN 1519-9053

Notas

! Licenciada em Historia (UCDB), especialista em Historia do Cristianismo (UCP).
2 Licenciada e Letras e em Filosofia (UFRN), Mestre em Filosofia (UFPB), Doutora em Filosofia
(Universidade de Coimbra), Professora de Filosofia (UEPB);

3 Assim ela relata o acontecimento, no prélogo do seu primeiro livro visionario, Scivias (1141 - 1151): “No
ano 1141 da Encarnagdo do Filho de Deus, Jesus Cristo, quando eu tinha quarenta e dois anos e sete meses
de idade, o céu abriu-se e uma luz fulgurante de brilho excepcional veio e pervagou todo o meu cérebro e
inflamou todo o meu coragéo e todo o meu peito, ndo como um ardor, mas como uma calida chama, como
o Sol aquece qualquer coisa que seus raios tocam. E imediatamente eu soube o significado da explicacdo
das Escrituras, isto ¢, do Saltério, do Evangelho e de outros livros catdlicos, tanto do Antigo quanto do
Novo Testamento, embora eu no tivesse a interpretagao das palavras de seus textos ou a divisao das silabas
ou o conhecimento dos casos ou tempos” (Hildegarda de Bingen, 2015, p, 96).

4 “Bom e doce pai, fui colocada sob teus cuidados para que possas me revelar, por meio de nossa
correspondéncia, se devo falar estas coisas abertamente ou manter siléncio, porque tenho imensa
preocupagdo em relag@o a essa visdo e ao quanto devo revelar do que vi e ouvi. Enquanto isso, porque me
calei sobre essa visdo, estou prostrada, acometida por enfermidades, ¢ ndo consigo sequer me levantar”
(Hildegarda de Bingen, 1994, p. 28)

5 “Por um tempo ndo consegui ver nenhuma luz por causa de uma névoa nos meus olhos e um peso
pressionava meu corpo de modo que eu ndo conseguia me levantar e cai com dores tremendas. Softi isso
por ndo manifestar a visdo que me foi mostrada, sobre a mudanga que deveria fazer do lugar onde havia
sido consagrada a Deus para outro, junto com minhas freiras. Eu aguentei isso até que nomeei o lugar em
que estou agora, ¢ imediatamente recuperei a visdo me sentindo mais leve, mas ndo me libertei
completamente da doenga” (Idem, 2001, p. 55)

6 “Assim pois, com a permissdo do arcebispo, nos mudamos para este lugar acompanhadas por uma grande
comitiva de parentes e outros homens no temor de Deus” (Hildegard of Bingen, 2001, p. 55).

7 “Quando estava escrevendo o livro Scivias, tinha um grande amor por uma nobre freira, filha da citada
marquesa, como Paulo a Timoéteo. Juntou-se a mim em tudo através de uma amizade amorosa,
compartilhando comigo os sofrimentos até que terminasse aquele livro. Mas por causa de sua linhagem
distinta, ela se inclinou por uma posi¢do mais elevada e quis ser nomeada madre de um mosteiro importante,
0 que ambicionava ndo tanto de acordo com Deus, mas de acordo com a honra secular. Depois que ela se
mudou para um lugar distante de nos, e se afastou de mim, logo perdeu a vida presente, com o nome de sua
dignidade” (Hildegard of Bingen, 2001, p. 57).

8 Carta 241r: “Por que, entdo, ndo coram quando, embora tenham sido puxados como labregos da estrebaria
dos jumentos, e altamente honrados com ritos de santificagdo pelo Senhor celestial, voltam correndo para
1a? Oh, ai!” (Hildegard of Bingen, 2004, p. 40)

9 Carta 252: “Quem deliberada e avarentamente se apodera de um oficio pastoral como um ladrdo nio deve
de modo algum ser chamado de "pai". Tais pessoas agem como 0s samaritanos, que foram divididos em
duas partes, uma com idolos, a outra com a Lei Antiga. Deve-se fugir imediatamente dessas coisas e tornar-
se companheiro dos pequeninos de Deus. Estas palavras devem ser observadas!” (Ibid, p. 50)

10 Carta 08: “Portanto, 6 homem, tu, que estas sentado no trono papal, desprezas a Deus quando abracas o
mal. Pois, ao deixar de levantar a voz contra o mal daqueles em tua companhia, certamente ndo estas
rejeitando o mal, em vez disso, o estd osculando. E assim o mundo inteiro vai sendo desviado pelo grave
erro, porque as pessoas amam aquilo que Deus despreza” (Hildegard of Bingen, 1994, p.41)

" Carta 311: “6 homem, refreie teus prazeres e corrija-te, para que possas vir purificado naquele tempo em
que ndo precisards mais corar por teus atos” (Ibid, p. 109)

2 Carta 315: “Ai, ai da malicia dos impios que me desafiam! Ouga isso, 6 rei, se deseja viver; caso contrario,
minha espada o trespassara" (Ibid, p. 114)

13 “Quanto a qualquer um que rejeitar as palavras misticas deste livro, eu, o Senhor, estenderei meu arco
contra ele e o traspassarei com as flechas da minha aljava, langarei sua coroa de sua cabeca e o farei como
aqueles que cairam sobre Horebe quando murmuraram contra mim. Mas, quanto a qualquer um que
maldisser esta profecia, que a maldicdo que Isaac proferiu recaia sobre ele” (Hildegard von Bingen apud
Sams, 2007, p.13).

20



