
 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 125 

ISSN: 2527-1024 

NO PRINCÍPIO ERA A MUDEZ: ORIDES FONTELA E O TÓPICO DA ORIGEM 

 

IN THE BEGINNING WAS MUTENESS: ORIDES FONTELA AND THE TOPIC OF 

ORIGIN 

 
Recebido: 24/07/2025    Aprovado: 19/11/2025    Publicado: 30/12/2025 

DOI: 10.18817/rlj.v9i2.4240 

 

Pablo Vinícius Nunes Garcia1 

Orcid ID: https://orcid.org/0000-0002-4554-009X 

 

 

RESUMO: Este artigo busca investigar o tema da origem na poesia de Orides Fontela, a partir da 

análise de uma série de poemas que tornam patente a relevância do tópico para sua obra poética, 

voltada à constante metamorfose dos seres, mas também, como se quer demonstrar, ao início. A 

autora, por meio de empreendimentos simbólicos, e recorrendo por vezes ao discurso mítico, atesta o 

caráter incognoscível da origem, seja do mundo, dos fenômenos naturais ou da própria poesia, fazendo 

do primórdio das coisas um mistério com que sua poesia se embate. Trata-se, portanto, de um tema 

que dialoga com outros setores da poesia de Orides, a exemplo da observação dos seres viventes e 

da reflexão sobre o próprio fazer poético. Assim, a investigação aqui realizada contempla tanto a 

perspectiva de uma poética da natureza, a tecer relações com o pensamento de Arthur Schopenhauer, 

quanto o ângulo metapoético, de maneira a deslindar as significações possíveis dadas pela lírica de 

Orides ao tema em discussão, que não deixa de se relacionar ao seu pendor filosófico, já abordado 

pela fortuna crítica da autora. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Orides Fontela; Poesia brasileira contemporânea; Origem; Mistério; Metapoética. 

 

ABSTRACT: This article seeks to investigate the theme of origin in the poetry of Orides Fontela, based 

on the analysis of a series of poems that demonstrate the relevance of the topic to her poetic work, 

which focuses on the constant metamorphosis of beings, but also, as we intend to demonstrate, on the 

beginning. Through symbolic endeavors, and sometimes resorting to mythical discourse, the author 

attests to the unknowable nature of origin, whether of the world, of natural phenomena, or of poetry 

itself, making the beginning of things a mystery with which her poetry grapples. It is, therefore, a theme 

that dialogues with other aspects of Orides' poetry, such as the observation of living beings and the 

reflection on poetic creation itself. Thus, the research carried out here contemplates both the perspective 

of a poetics of nature, weaving relations with the thought of Arthur Schopenhauer, and the metapoetic 

angle, in order to unravel the possible meanings given by Orides' lyrics to the theme under discussion, 

which is also related to its philosophical inclination, already addressed by the author's critical fortune. 

 

KEYWORDS: Orides Fontela. Brazilian Contemporary Poetry. Origin. Mystery. Metapoetics. 

 

 

Considerações iniciais 
 

O tema da metamorfose foi já bastante pontuado pela fortuna crítica de Orides 

Fontela. Geisa Mueller observa que “metamorfose e movimento são estruturais na 

 
1 Doutorando em Teoria e História Literária pela Universidade Estadual de Campinas. Mestre em Teoria e História 
Literária pela mesma instituição. Bacharel em Letras (Estudos Literários) pela Universidade Federal de Ouro 
Preto. E-mail: pablogarcia.vn@gmail.com  

https://orcid.org/0000-0002-4554-009X
mailto:pablogarcia.vn@gmail.com


 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 126 

ISSN: 2527-1024 

poética de Fontela” (Mueller, 2022, p. 8, grifos da autora). Renata Sammer, 

destacando o olhar dirigido por Orides a seres não humanos, afirma que “são 

estabelecidas relações entre mundos diversos, que envolvem as perspectivas da 

poeta” (Sammer, 2019, p. 80), de maneira que para “mobilizar a totalidade dos 

viventes, as experiências de desumanização e de metamorfose transespecíficas são 

indispensáveis” (Sammer, 2019, p. 80). De certo modo, portanto, a lírica oridiana nos 

faz recordar o poema épico de Ovídio, embora os códigos da poesia antiga e os da 

poesia moderna e contemporânea sejam distintos. Mantém-se, não obstante, a 

multiplicidade de perspectivas em função da multiplicidade de existências. 

As Metamorfoses de Ovídio apresentam uma orientação cosmogônica e 

etiológica. Segundo João Angelo Oliva Neto, a obra corresponde a “uma cosmogonia, 

bem entendido, uma narração sobre a origem do mundo” (Oliva Neto, 2017, p. 7); 

ademais, “o poema de Ovídio é também etiológico, isto é, narra a causa ou a origem 

(em grego, áition) de vários fatos” (Oliva Neto, 2017, p. 9, grifos do autor). Seja a 

criação do cosmos, sejam os elementos menores a compor o mundo, o poeta latino 

tomou como fio condutor de sua composição monumental o tema da origem. Outra 

afinidade com as Metamorfoses é, então, revelada por Orides, à medida que se 

percebe em sua produção o tópico da origem, do estágio embrionário. 

A reflexão sobre a origem tende a reconhecer nela, quase imediatamente, um 

enigma, um problema de difícil resolução, pois o momento inaugural pode sequer ter 

existido, como é sugerido nas frases de abertura de A hora da estrela:  

 
 

Tudo no mundo começou com um sim. Uma molécula disse sim a outra 
molécula e nasceu a vida. Mas antes da pré-história havia a pré-história da 
pré-história e havia o nunca e havia o sim. Sempre houve. Não sei o quê, mas 
sei que o universo jamais começou (Lispector, 1999, p. 11). 
 
 

Mais do que ressaltar a eviternidade do universo, Clarice parece indicar, ao 

dizer que ele jamais começou, a natureza indecifrável de seu primeiro instante. São 

implicações como essa que matizam a tratativa da origem pela lírica de Orides, objeto 

de investigação deste artigo, do qual adiantamos que o tema do começo se relaciona 

tanto à ruminação metapoética, bastante presente na obra da autora, quanto a uma 

poética da natureza, voltada à contemplação do mundo exterior. 

É necessário atentar, para este estudo, que a lírica oridiana é 

consideravelmente simbólica. Vinicius Dantas, em exame do terceiro livro publicado 



 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 127 

ISSN: 2527-1024 

pela autora, Alba, de 1983, afirma que a poeta “crê no lirismo de símbolos intemporais” 

(Dantas, 1986, p. 51), acusando-a de não se envolver em uma “aventura pessoal com 

a poesia” (Dantas, 1986, p. 52), isto é, ela faria uso apenas do sentido preexistente 

dos símbolos, sem atribuir-lhes novas nuances por meio de sua composição. Embora 

não concordemos com o crítico, é válida sua observação de que Orides estrutura sua 

poesia com um evidente conteúdo simbólico. Nesse sentido, registre-se o comentário 

de Alcides Villaça: 

 
 
Como a poesia de Orides vive sobretudo da ação dos símbolos – ação quase 
exclusiva e incontrastada –, decanta-se nela uma realidade simbólica tão 
unificada que se torna, a seu modo, vivencial: um acontecimento, entre 
outros. Falar os símbolos equivale, aqui, a vivê-los; simbolizar, aqui, é viver 
um acontecimento completo em seus próprios limites (Villaça, 2015, p. 299, 
grifo do autor). 

 
 

Villaça, contudo, diverge de Dantas ao complexificar o teor simbólico 

constituído por Orides, esclarecendo que, para ela, o símbolo se transforma em 

questão, em problema a sobressair-se quando da análise de sua poesia. Salientamos 

o emprego dos símbolos pela poeta, já notado por seus críticos, de maneira a defender 

que o ângulo iconológico é pertinente à leitura aqui visada, de modo que possamos 

travar diálogos entre as figuras utilizadas pela poeta, em sua tematização da origem, 

e a memória cultural ocidental, com seu manancial de imagens a pulular a tradição. 

Acrescenta-se que o pensamento de filósofos, como Arthur Schopenhauer e Friedrich 

Nieztsche, é igualmente referido neste artigo como meio de enriquecer a análise dos 

poemas selecionados, tendo em vista o pendor filosófico da obra de Orides Fontela. 

 
 

Mistério e silêncio 

 

“Gênesis”, de Helianto (1973), exemplifica bem a frequente incorporação de 

elementos míticos à poesia de Orides. Nele, vemos uma insólita descrição do instante 

primordial do mundo, a reunir convergências e dissonâncias com os primeiros 

versículos do livro bíblico que dá nome ao poema: 

 
 

Um pássaro arcaico 
(com sabor de 
                   origem) 
pairou (pássaro arcano) 
        sobre os mares. 



 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 128 

ISSN: 2527-1024 

 
Um pássaro 
movendo-se 
espelhando-se 
em águas plenas, desvelou 
o sangue. 
 
Um pássaro silente 
abriu 
as 
asas 
― plenas de luz profunda ― 
sobre as águas. 
 
Um pássaro 
invocou mudamente 
o abismo. (Fontela, 2015, p. 147) 

 
 

Segundo Northrop Frye (2021), o mito cristão da criação orbita uma divindade 

masculina, enquanto, na vasta maioria de outras culturas e sistemas religiosos, a 

origem dos seres se deve a entidades femininas. No poema de Orides, o gênero da 

divindade criadora não é uma questão posta sequer implicitamente, aliás, essa 

entidade não parece caracterizada claramente como uma divindade, fazendo da 

natureza do pássaro o primeiro estranhamento engatilhado pelo texto. A obscuridade 

do ente criador é reforçada pelo artigo indefinido empregado para anunciá-lo, em uma 

série anafórica que vai da primeira à última estrofe. 

Em seu Dicionário de símbolos, Jean Chevalier e Alain Gheerbrant assim 

abrem o verbete relativo à figura do pássaro: “O vôo dos pássaros os predispõe, é 

claro, a servir de símbolos às relações entre o céu e a terra. Em grego, a própria 

palavra foi sinônimo de presságio e de mensagem do céu” (Chevalier; Gheerbrant, 

2001, p. 687). O estatuto numinoso do pássaro é inequívoco na memória da cultura 

ocidental, de maneira que até uma prática de adivinhação, a ornitomancia, se preste 

justamente à interpretação do canto e do voo dos pássaros, ligados à esfera 

sobrenatural. Aprender sua linguagem, esclarecem os autores do Dicionário, é 

aprender a linguagem celeste (Chevalier; Gheerbrant, 2001). Lembremos que, em 

Antígona, a ira dos deuses com a inobservância das pompas fúnebres de Polinices 

pelo chefe de Tebas, Creonte, é sinalizada pelos pássaros, que ferem uns aos outros 

em pleno ar, segundo o testemunho de Tirésias: 

 
 

Estava eu sentado no rochedo dos augúrios, no local onde costumam se 
reunir todas as aves, quando ouvi um barulho aterrador vindo do céu. Eram 
os pássaros se atacando uns aos outros em desespero, com o bico e com as 



 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 129 

ISSN: 2527-1024 

garras se rasgavam as carnes mutuamente, e as vozes de todos, que em 
geral entendo, como se fossem humanas, tinham-se transformado numa 
indecifrável algaravia (Sófocles, 2003, p. 52). 

 
 

Neste e em outros exemplos da literatura, é dado aos pássaros o papel de 

mensageiros do plano divino, caracterizando-se pelo porte de uma linguagem cuja 

decifração demanda alguma habilitação ou sabedoria mística. Contudo, o pássaro 

criador de Orides, apesar de presumivelmente sobrenatural, não emite qualquer 

linguagem; trata-se ― colidindo com a tradição ― de um pássaro “silente”, que invoca 

“mudamente” o abismo. 

Embora a presença das águas anteriores à criação faça recordar de imediato o 

segundo versículo do Gênesis ― “A terra estava sem forma e vazia; as trevas cobriam 

o abismo e um vento impetuoso soprava sobre as águas” (Bíblia, 1990, Gn 1, 2, p. 14) 

―, o ato genésico desse pássaro oridiano se distingue do mito bíblico por se realizar 

pela mudez, não pelo Verbo, conforme Deus ao fazer surgir, pela fala, tudo que 

constitui o mundo. Há mais diferenças ostentadas pelo poema quando comparado 

com o livro bíblico. Não se tem o aparecimento da terra ― na Bíblia, narra-se: “Deus 

disse: ‘Que as águas que estão debaixo do céu se ajuntem num só lugar, e apareça 

o chão seco’. E assim se fez. E Deus chamou ao chão seco ‘terra’, e ao conjunto das 

águas ‘mar’” (Bíblia, 1990, Gn 1, 9-10, p. 14) ―, pois o único produto da criação é o 

abismo, signo que tampouco evoca o surgimento da luz, primeira a ser criada por 

Deus ― “Deus disse: ‘Que exista a luz!’ E a luz começou a existir” (Bíblia, 1990, Gn 

1, 3, p. 14). Orides menciona a “luz profunda” emitida pelo pássaro, mas essa luz não 

parece senão um deslocamento para a negatividade de um signo normalmente 

positivo, tal como ocorre com o “Sol Negro da Melancolia” figurado na conhecida 

gravura de Albrecht Dürer, Melencolia I. 

Orides produz um mito da criação assinalado pela obscuridade. O elemento 

firme e estável, a terra, não aparece, em proveito da instabilidade e da volubilidade 

transmitidas pela água, ou, de modo mais geral, pelo líquido, se considerarmos o 

sangue a figurar ao fim da segunda estrofe. As substâncias fluidas estariam, portanto, 

indicando a intangibilidade do sentido? É o que se reforça mediante a última palavra 

do poema, “abismo”, mais as hipálages “sabor de origem” e “luz profunda”. A hipálage, 

por articular signos que não se combinariam logicamente, é uma figura de linguagem 

apropriada à impressão de estranheza. A estrutura do poema, irregular e esgarçada, 

junta-se aos itens refratários a uma noção harmoniosa e benévola da criação, 



 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 130 

ISSN: 2527-1024 

transformando-a em algo vago, indefinível, a partir do que reconhecemos mais um 

dos tantos diálogos mantidos entre a lírica de Orides e a filosofia.  

Se atentarmos para os adjetivos do pássaro na primeira estrofe, “arcaico” e 

“arcano”, vem à tona o conceito de arché ― origem ou princípio gerador ― trabalhado 

por filósofos da antiguidade grega. Segundo Miguel Spinelli, Tales de Mileto 

relacionou esse conceito à água, encontrando nela “o fenômeno capaz de explicar a 

geração e a manutenção da vida” (Spinelli, 2002, p. 77). Entretanto, no pensamento 

de Teofrasto inscreve-se, vinculada à arché, a ideia de indefinível: 

 
 

[...] a arché é uma natureza ilimitada, e, enquanto tal, indeterminada quanto 
à forma e à grandeza. Ou seja, ilimitado é um atributo da natureza da arché. 
Por ser ilimitado, é indeterminado na forma. Ora, ser indeterminado na forma 
(no eîdos, cujo termo conserva, nesse contexto, um sentido aristótélico), 
poderia significar duas coisas: a) indeterminação na figura, no aspecto 
exterior, na silhueta, no que se vê; b) indeterminação na definição, naquilo 
que eventualmente poderia ser dito ou predicado a respeito do princípio (ou 
da archê) (Spinelli, 2002, p. 82). 

 
 

Indeterminada e inencontrável, nada é possível asseverar sobre a arché, já que 

mesmo a função referencial da linguagem está por ela obstruída. O momento 

primordial, para Orides, poderia assim estar fora das possibilidades de cognição ou 

de assimilação lógica. Pelo menos, é nessa direção que os elementos de seu poema 

se aglutinam. Mais do que narrar o primórdio, “Gênesis” põe em cena um segredo, 

aparentemente destinado a permanecer um segredo. No segundo tomo de O mundo 

como vontade e como representação, Arthur Schopenhauer discorre sobre a 

impossibilidade de se sondar o início das coisas, pois “o começo da cadeia de causas 

e efeitos que tudo explica, isto é, as mudanças conectadas, nunca pode ser 

alcançado, porém, justamente como os limites do mundo no espaço e tempo, essa 

cadeia retrocede sem cessar e ao infinito” (Schopenhauer, 2015a, p. 210, grifos do 

autor). Ou antes, para ele, nem ao menos é viável falar-se em início, porque propõe 

ser retroativamente infinita a cadeia de causalidade. 

Voltemos ao estranho signo final da segunda estrofe, “sangue”. Se o pássaro 

desvela o sangue, seria o ato criador um ato de violência? Frye escreve que o Gênesis 

“apresenta a criação como a súbita passagem à existência de um mundo, por meio 

do discurso articulado [...], da percepção consciente, de luz e estabilidade” (Frye, 

2021, p. 169, grifo nosso). Consciência, luz e estabilidade suscitam, então, a 

ordenação do caos. O mesmo não parece ocorrer no “Gênesis” de Orides. No entanto, 



 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 131 

ISSN: 2527-1024 

deve-se atentar, em ambos os textos, para a subitaneidade da criação, enquanto 

passagem brusca e imediata de um estado a outro, daí a violência que a poeta faz 

imiscuir-se em sua versão. Estando subvertida a narrativa da criação divina, 

considere-se ainda que a autora expressa, nesse poema, uma certa mundivisão. 

Chamar o produto da criação de “abismo” sugere uma condição existencial 

matizada pela incognoscibilidade fundamental que agrilhoa o homem em sua relação 

com o mundo. Tanto a última palavra de “Gênesis” quanto os elementos que nele 

plasmam a dúvida e a instabilidade do sentido, se percebidos sob ângulo ontológico, 

refletem o estado essencial de desorientação a marcar a interação entre homem e 

mundo. Mais uma vez recorremos ao pensamento de Schopenhauer, que disserta 

sobre esse enigma por trás de tudo o que existe: 

 
 

[...] temos de apreender tudo mediante coexistência, sucessão e relações 
causais. Porém, tais formas têm sentido e referência meramente em relação 
à aparência: as coisas em si mesmas e suas possíveis relações não podem 
ser compreendidas mediante aquelas formas. Por conseguinte, a solução 
verdadeira, positiva do enigma do mundo tem de ser algo que o intelecto 
humano é completamente incapaz de apreender e pensar (Schopenhauer, 
2015a, p. 225, grifo nosso). 

 
 

O porquê último das coisas é-nos oculto, tal como o instante que assinala o 

começo. Aliás, a poesia de Orides é transpassada pela consciência de 

inacessibilidade do real, não remediável pela linguagem. Pelo contrário, a linguagem 

― ou a representação em termos gerais ― parece nada mais fazer do que nos 

distanciar da apreensão do plano sensível. Villaça bem observa que “nossa poeta 

acentua, muito modernamente, a distância que vai da palavra à coisa” (Villaça, 2015, 

p. 299). Em “Questões”, Orides põe às claras esse impasse: 

 
 

Difícil o real. 
O real fruto. 
Como, através 
da forma 
distingui-lo? (Fontela, 2015, p. 83) 

 
 

Aliás, um impasse que se desdobra e se aprofunda: por “forma” podemos 

entender o âmbito simbólico da linguagem e da representação, mas, igualmente, o 

mundo das aparências, do que se manifesta, do que é fenomênico, segundo o 

pensamento schopenhaueriano (Schopenhauer, 2015b). Haquira Osakabe (2012), em 

artigo sobre a lírica de Orides, aventa precisamente essa perspectiva dada pelo 



 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 132 

ISSN: 2527-1024 

filósofo, de modo que a poeta estaria visando, então, por trás de tudo o que aparece, 

a coisa em si, denominada por Schopenhauer (2015b) de Vontade. Quanto à 

tematização da origem, concluímos que, entre a lírica oridiana e a filosofia 

schopenhaueriana, o diálogo se adensa. 

Em Rosácea, livro de 1986, Orides publica a contraparte de “Gênesis”, 

intitulada “Antigênesis”: 

 
 

Abóbada par 
tida 
os céus 
se rompem. 
Terra solvida. Vida finda. O 
Sopro 
reabsorve-se 
 
e a escuríssima 
água 
bebe 
a 
luz. (Fontela, 2015, p. 277) 

 
 

Aqui narra-se o fim, o regresso de tudo ao caos. Curiosamente, o poema não 

recebe o título “Apocalipse”, o que resultaria em maior proximidade com a 

compreensão cristã do tempo, findo após os eventos profetizados por João de Patmos 

para dar lugar à eternidade. Orides, trazendo em sua poesia o fazimento e o 

desfazimento do mundo, suscita a visão cíclica do tempo, resgatando dele uma 

percepção mítica e arcaica. Suporta essa leitura, mais sistemática da obra oridiana, o 

poema “Ciclo II”, presente em Alba: 

 
 

Os pássaros 
retornam 
sempre e 
sempre. 
 
O tempo cumpre-se. Constrói-se 
a evanescente forma 
                       ser 
                       e 
                       ritmo. 
 
Os pássaros 
retornam. Sempre os 
pássaros. 
 
A infância volta devagarinho. (Fontela, 2015, p. 203) 

 
 



 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 133 

ISSN: 2527-1024 

O principal índice da disposição cíclica do tempo é o retorno dos pássaros, os 

quais constituem imagem frequente na lírica oridiana, embora não com significação 

unívoca. E, evidentemente, o título do poema sugestiona não a ideia de linearidade 

do tempo, mas a de passagem e retorno, correspondendo ao que a poeta nomeia de 

“ritmo”, a ditar uma dinâmica de constante mudança, como se depreende de 

“evanescente forma”. A primeira estrofe apresenta um fato trivial, uma simples 

observação que, na segunda estrofe, desdobra-se em epifania, motivando a voz lírica 

a registrar uma verdade profunda então apreendida. Na terceira estrofe, outra vez os 

pássaros são figurados, para que, no verso final isolado, introduza-se, com “infância”, 

um elemento humano. Com essa sequência, pássaros-tempo-pássaros-homem, 

Orides consegue fomentar, ainda que metonimicamente, uma impressão holística a 

interligar diversos seres sob o ritmo cíclico. Pode-se dizer que não é o tempo que é 

cíclico, mas que o ciclo ultrapassa o tempo e o sujeita. Do ponto de vista da tradição 

filosófica ocidental, a poesia de Orides é conexa à conhecida ideia do “eterno retorno” 

exposta por Friedrich Nietzsche no fragmento 341 de A gaia ciência:  

 
 

E se um dia, ou uma noite, um demônio lhe aparecesse furtivamente em sua 
mais desolada solidão e dissesse: “Esta vida, como você a está vivendo e já 
viveu, você terá de viver mais uma vez e por incontáveis vezes; e nada haverá 
de novo nela, mas cada dor e cada prazer e cada suspiro e pensamento, e 
tudo o que é inefavelmente grande e pequeno em sua vida, terão de lhe 
suceder novamente, tudo na mesma seqüência e ordem ― e assim também 
essa aranha e esse luar entre as árvores, e também esse instante e eu 
mesmo. A perene ampulheta do existir será sempre virada novamente ― e 
você com ela, partícula de poeira!” (Nietzsche, 2001, p. 230) 

 
 

Na hipótese de Nietzsche, o início é também inapreensível, ou inexistente, pois 

os retornos se encadeiam infinitamente tanto para o passado como para o futuro, um 

mistério ecoado pela nebulosidade da cena descrita por Orides em “Gênesis”. Aliás, 

a visão cíclica do tempo, a configurar a infinidade da existência, é clara no poema 

“Ode”, publicado em Alba: 

 
 

O início? O mesmo fim. 
O fim? O mesmo início. 
 
Não há fim nem início. Sem história 
o ciclo dos dias 
vive-nos. (Fontela, 2015, p. 211) 

 
 



 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 134 

ISSN: 2527-1024 

O ciclo dos dias é “sem história”, isto é, independente do tempo humano, este 

sendo entendidamente irreversível e linear sob a face da história. Realiza-se, ao final, 

uma inversão, pois não somos nós que vivemos os dias, mas o contrário. Nas 

Confissões, Santo Agostinho discorda da concepção de tempo como sucessão de 

movimentos; para ele, “o tempo não é outra coisa senão distensão; mas de que coisa 

o seja, ignoro-o. Seria para admirar que não fosse a da própria alma” (Santo 

Agostinho, 1996, p. 334). E acrescenta: “Em ti, ó meu espírito, meço os tempos!” 

(Santo Agostinho, 1996, p. 336). José Nicolao Julião, abordando a perspectiva 

agostiniana do tempo, afirma que “o tempo é a distensão dos movimentos (de ir e vir) 

da alma humana (Distentio Animi) e é nessa distensão que ele (o tempo) é 

compreendido como tempo” (Julião, 2018, p. 418). Essa noção do tempo dada por um 

dos pais da Igreja, destarte, é antropocêntrica, pois situa sua passagem na 

interioridade do homem, na alma, única instância em que ele poderia ser mensurado. 

A alma humana representaria a condição de existência do tempo. Orides apresenta a 

perspectiva oposta, na qual o tempo, em conformação cíclica, envolve-nos, sem que 

de nós dependa e sem que possamos controlá-lo. Há um tempo maior que o dos 

dramas humanos, sintetizado pela palavra “história”, e seu início e seu fim são 

incógnitos, evocando o símbolo do Ouroboros.  

De maneira a avançar na investigação sobre o tópico da origem trabalhado pela 

poeta, atentemo-nos ao poema homônimo, “Origem”, constante da seção “Antigos” do 

livro Rosácea: 

 
 

Nem flor nem folha mas 
raiz 
absoluta. Amarga. 
 
   Nem ramos nem botões. Raiz 
     íntegra. Sórdida. 
 
     Nem tronco ou 
     caule. Nem sequer planta 
     ― só a raiz 
          é o fruto. (Fontela, 2015, p. 283)    

 
 

Afirma-se a raiz em todas as estrofes, ao passo que são negados os demais 

componentes da planta, desde o caule à flor. A raiz como símbolo, escreve Gaston 

Bachelard, “nos remete a um passado longínquo” (Bachelard, 1990, p. 230), sendo 

uma imagem que sempre inspira antiguidade, pois “na imaginação não existem raízes 



 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 135 

ISSN: 2527-1024 

jovens” (Bachelard, 1990, p. 230). Por esse entendimento, Orides estaria remontando, 

outra vez, à ideia de passado, mas um passado oculto, posto que a raiz, dentro da 

terra, é a porção da planta que não aparece, sendo ao mesmo tempo a mantenedora 

das outras partes, dada a sua função de absorção de água e nutrientes do solo, por 

ela também armazenados. 

A raiz, da qual depende a vida da planta, mantém com o fruto uma relação de 

equivalência, exposta nos dois versos finais. O texto pode ser lido como mais uma 

postulação das questões vistas em outros poemas, isto é, o ocultamento da origem 

das coisas que se manifestam e se fazem visíveis, da força que as gera, e, além disso, 

o distanciamento entre a representação, o meio simbólico a referenciar o real ― seja 

a linguagem, a arte etc. ―, e a própria realidade, inalcançável em face do filtro dos 

sentidos e da subjetividade. 

É por esse último ângulo que a leitura do poema se torna mais profícua, se 

transposta para uma chave metapoética. A poesia de Orides é marcada por concisão 

e economia linguísticas, sem qualquer efusão sentimental de um sujeito poético e sem 

a inflação do discurso lírico e ornamental, rendendo-lhe comparações com João 

Cabral de Melo Neto, a exemplo da observação de Ivan Marques, para quem há uma 

recusa da “longa tradição sentimental e retórica da poesia em língua portuguesa, nisso 

seguindo de perto a lição de João Cabral de Melo Neto” (Marques, 2019, p. 6). 

Rejeitando o excesso de linguagem poética em favor de uma dicção lúcida, a poeta 

possivelmente tenta reduzir a distância entre realidade e linguagem. “Origem”, então, 

sintetizaria essa tendência, a partir da negação, em plano alegórico, das partes da 

planta que servem, para o homem, ao propósito de beleza e ornamentação ― a flor 

em especial, símbolo típico da poesia, e a primeira a ser negada. De certo modo, trata-

se de uma ‘antilírica”. 

Assim, a poeta aspira a uma linguagem “amarga”, “íntegra”, “sórdida”, não 

cindida do real, uma linguagem arcaica ― novamente, a presença do mito ―, em 

estado originário, à qual a representação da raiz é bastante oportuna, se levarmos em 

conta a asserção de Bachelard de que a “palavra ‘raiz’ nos ajuda a ir ‘à raiz’ de todas 

as palavras” (Bachelard, 1990, p. 226), isto é, contém um apelo a fases prístinas da 

linguagem. A raiz é também um signo telúrico, e o elemento terra é o elemento estável. 

A estabilidade do sentido, portanto, em detrimento do excesso de significação 

veiculado pela poesia. Mas, embora essa volição transpareça em sua escrita, trata-se 

de um objetivo interceptado. Villaça bem esclarece que Fontela busca 



 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 136 

ISSN: 2527-1024 

 
 

figurar, por cima das avulsas contingências e da experiência das rupturas, um 
nexo simbólico entre os valores essenciais, tal pudessem os poemas 
constituir, em sua soma, uma cadeia de luz ininterrupta. Não podem: a poeta 
o sabe. Na finitude mesma das palavras, das imagens, dos símbolos, explora-
se a convicção de que a proximidade calorosa com o “essencial” dos seres e 
das coisas guardará sempre “um passo” dele, dessa suspeita de Verdade que 
movimenta a consciência. (Villaça, 2015, p. 311, grifo do autor). 

 
 

Tornam-se questões, para a lírica oridiana, a contraposição entre o real e a 

representação, e a consciência de intransponibilidade dessa distância. No entanto, 

face à contenção da elocução poética com o fito de suavizar essa cisão, avulta-se 

uma contradição na poesia de Orides, que não é prejudicial a sua qualidade estética; 

pelo contrário, contribui para sua polissemia. A poeta elege como matriz de sua 

composição a economia de linguagem, mas recorre ao mundo flutuante e obscuro dos 

símbolos, fazendo com que sua poesia recaia na embriaguez da linguagem e das 

imagens. É como se a poeta se comprometesse, no fim das contas, com o fascínio da 

representação. 

“Lavra”, constante de Transposição (1969), igualmente emprega imagens 

vegetais junto à tematização da origem. Não o leremos sob luz metapoética, pois o 

percebemos mais como observação da natureza e contemplação do mundo, tal como 

o já comentando “Ciclo II”: 

 
 

A semente em seu sulco 
e o tempo vivo. 
 
A semente em seu sulco 
e a vida rítmica fluindo 
para a realização do fruto. (Fontela, 2015, p. 69) 

 
 

Um dístico e um terceto que, com seus primeiros versos, iguais, formam entre 

si uma relação especular, sendo o terceto como que um desdobramento do que é 

anunciado no dístico. O “tempo vivo” ou a “vida rítmica” são sugeridos como a força 

motriz que permite à semente a “realização do fruto”. O processo é descrito a partir 

de uma ótica teleológica, principalmente em razão da preposição “para”, a suscitar a 

lógica em que um estado de coisas existe em função de outro, de maneira que possam 

ser entendidos como etapas. Não está expresso que a relação entre a semente e o 

fruto é de metamorfose, pois não há qualquer item sinalizando a transformação da 

primeira no segundo. A relação entre ambos não é metamórfica, embora seja 



 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 137 

ISSN: 2527-1024 

etiológica, a indicar uma origem, e o processo, nos versos idênticos, é assinalado pela 

aliteração com o fone [s], destacando a ideia de fluxo, em ressonância ao verbo 

“fluindo” no quarto verso.  

A que Orides estaria se referindo por “tempo vivo” e “vida rítmica”? Tais 

sintagmas exprimem a força condicionante da geração do fruto pela semente ― para 

além da fertilidade, ela mesma viabilizada por essa força ―, permitindo-nos remontar, 

novamente, ao conceito schopenhaueriano de vontade. Vontade é a potência que 

impulsiona tudo que sobrevém ao campo fenomênico, determinando os processos 

que aí ocorrem, “a força que forma o cristal, que gira a agulha magnética para o polo 

norte, que irrompe do choque de metais heterogêneos” (Schopenhauer, 2015b, p. 

128), ou que faz germinar a semente, constituindo o nomos ordenador do processo 

descrito no poema. Uma força muda, invisível, tornando sensível apenas aquilo que 

por ela é gerado, um motivo também palpável no poema “Maiêutica”, da coletânea 

Teia, no qual o caráter enigmático da origem outra vez tem lugar no discurso oridiano: 

 
 

Gerar é escura 
lenta 
forma in 
              forme 
 
gerar é 
força 
silenciosa 
firme 
 
gerar é 
trabalho 
opaco: 
 
só o nascimento 
grita. (Fontela, 2015, p. 312) 

 
 

Em paralelo a “Gênesis”, o poema propõe a origem como algo cercado por 

obscuridade, que desafia as possibilidades de se conhecê-la. Os índices dessa 

dificuldade cognitiva são a obliteração dos sentidos da visão ― “forma in/forme”, 

“trabalho/ opaco” ― e da audição ― “força silenciosa” ―, assim como, em “Gênesis”, 

temos o silêncio do pássaro criador e a “luz profunda” por ele emanada como 

elementos reveladores da desorientação intelectiva provocada pela questão das 

forças primordiais. Em “Origem”, ademais, a raiz, parte oculta da planta, simboliza o 

problema do início. As definições dadas pela voz lírica do ato de gerar, nas três 

primeiras estrofes, soam aporéticas, já que as postulações se cobrem de 



 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 138 

ISSN: 2527-1024 

negatividade; não esclarecem, não têm a positividade e a clareza de uma 

conceituação, causando ironia com o título do poema. 

Como é sabido, maiêutica é o método utilizado por Sócrates com o intuito de 

fazer, por meio de questionamentos irônicos, com que um sujeito abandonasse, sobre 

determinado assunto, o senso comum, chegando a uma concepção melhor 

fundamentada, deixando a doxa em favor da episteme. Segundo Marilena Chauí, 

maiêutica é a “arte de realizar um parto; no caso, parto de uma ideia verdadeira” 

(Chauí, 2002, p. 190). O efeito irônico está presente, mas a delimitação da origem 

permanece interceptada. Ironicamente, a origem é positivada como um mistério, ao 

passo que apenas seu resultado, o nascimento, é exposto. Orides separa a força 

geradora, que faz manifestar, daquilo que efetivamente se manifesta, e seus versos 

não deixam de ser alusivos quanto à etimologia da palavra “maiêutica”, pois, nas 

primeiras três estrofes, evoca-se a imagem do útero em seu trabalho silencioso de 

gestação e, no dístico final, a do bebê recém-vindo ao mundo, chorando.  

Cabe atentar ainda para a vivacidade que Orides afirma no ato criador, usando 

metáforas do esforço ao referi-lo, conforme vemos em “força”, “firme”, “trabalho”. A 

potência originária é desconhecida, suas motivações são incógnitas, mas trata-se 

daquilo que tudo anima. O silêncio não é, como se poderia esperar, posto somente no 

âmbito da morte, mas no da vida igualmente, das coisas que nascem, constituem o 

mundo e perduram em movimento e metamorfose. Assim, o silêncio e o segredo, 

como notamos desde o primeiro poema comentado, são constantes nas composições 

que tematizam os primórdios, conforme se verifica em “Metais”:  

 
 

Os metais nascem da paciência 
surda da terra              fundem-se em 
                                   silêncio. (Fontela, 2015, p. 358) 
 

 

e em “Fluxo”: 

 
 

A gênese das águas 
é secreta e infinita 
entre as pedras se esconde 
de toda contemplação. 
A gênese das águas 
e em si mesma. (Fontela, 2015, p. 85) 

 
 



 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 139 

ISSN: 2527-1024 

Em ambos os excertos, o silêncio e o ocultamento atravessam o discurso de 

uma voz lírica interessada em descrever o mundo, não em desenrolar uma 

subjetividade. O silêncio e a participação do ser do poeta nas coisas ― o poeta em 

termos gerais, enquanto ethos, não enquanto individualidade de Orides ― são 

comentados por Alexandre Rodrigues da Costa: 

 
 

Talvez, por isso, o silêncio se fixe em sua obra não simplesmente como 
tentativa de alcançar o transcendental, mas gesticule uma consciência que 
tenta abarcar a vida em sua totalidade. Pois apesar do cotidiano não ser visto 
em seus poemas sob o prisma do comprometimento social, nem se deter em 
momentos determinados da história, em sua obra percebe-se um olhar que 
busca, nas coisas, apreender seus instantes, capturar o presente para 
projetar o eu na estranha matéria que compõe o mundo (Costa, 2003, p. 71). 

 
 

O silêncio, destarte, assoma na poética oridiana como evidência do lapso entre 

mundo e sujeito cognoscente, entre realidade e expressão, a insuficiência da segunda 

em relação à primeira, como sugere o pesquisador ao dizer que “a palavra cumpre 

sua existência a partir do silêncio que lhe define os limites, onde a insuficiência é sua 

própria matéria” (Costa, 2003, p. 68). O silêncio, ou antes, o mistério do mundo é 

apontado pela poeta já em seu momento primordial, marcando, desde sua origem ― 

em si mesma um segredo ―, a imensurabilidade do real em face do humano, limitado 

e até perdido em meio à existência que, quando contemplada, revela-se vertiginosa, 

abissal. 

Contudo, cogitando um diferente plano de significação, estaria o mistério 

envolvido na própria urdidura poética? Luis Dolhnikoff (2015) relata que Orides se 

declarava partidária da ideia de “inspiração”, embora o crítico não confie que isso de 

fato se revele mediante a análise de sua obra. Porém, nada impede que a autora tenha 

ao menos interrogado o milagre da inspiração, explícita ou implicitamente. Assim, a 

fonte da poesia, a possibilitar a composição do poema, seria o que, à luz da 

metapoética, Orides ressalte como algo desconhecido. O orto da poesia, que chega à 

materialidade pelas mãos do poeta, estaria envolto em opacidade, de modo que o 

próprio poeta não saiba como sua escrita se realiza à margem do esboço e do cálculo, 

isto é, como as lacunas por estes deixadas são, afinal, preenchidas, viabilizando o 

todo que é o poema. Na antiguidade, falava-se em musa; na modernidade, alguns 

citam o acaso. Destacam-se, nesse debate, os poetas surrealistas, que buscaram 

explorar essa força desconhecida e atribuíram seu campo de atividade ao 



 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 140 

ISSN: 2527-1024 

inconsciente. Octavio Paz teoriza, em O arco e a lira, a faculdade da inspiração 

poética, vinculando a ela uma outridade, resistente às tentativas de discernimento: 

 
 

O ato de escrever poemas se oferece ao nosso olhar como um nó de forças 
contrárias, no qual a nossa voz e a outra voz se enlaçam e se confundem. As 
fronteiras ficam imprecisas: nosso discurso se transforma insensivelmente 
em algo que não podemos dominar totalmente; e nosso eu dá lugar a um 
pronome inominado, que tampouco é inteiramente um tu ou um ele. Nessa 
ambiguidade consiste o mistério da inspiração. Mistério ou problema? Ambas 
as coisas: para os antigos a inspiração era um mistério; para nós, um 
problema que contradiz nossas concepções psicológicas e a nossa própria 
ideia de mundo. (Paz, 2016, p. 166-167) 

 
 

A natureza mesma da inspiração, se natural ou sobrenatural, se imanente ou 

transcendente, é posta em dúvida. Não é sabido se apenas a subjetividade do poeta 

atua em tal fenômeno ou se há um agente exterior envolvido, um deus, um daimon. 

Talvez seja esse mistério que, em última instância, tenha motivado o tema da origem 

na lírica oridiana. Uma voz que é um silêncio, cujo fascínio reside na própria 

impenetrabilidade. 

 
 

Considerações finais 

 

O tópico da origem irradia-se para variadas zonas da lírica de Orides Fontela, 

vinculando-se a outros diversos temas que a perpassam: a natureza, o tempo, o fazer 

poético, a linguagem, que, embora empregada para se (tentar) traduzir o mundo, não 

constitui mero instrumento em razão de suas complexidades próprias. Outro mote de 

grande destaque, e já amplamente investigado pela fortuna crítica da autora, é o 

silêncio, cuja convergência com a temática dos primórdios resulta na inefabilidade e 

na incognoscibilidade das coisas em seu fundamento. 

A tratativa da origem enriquece a interlocução entre a obra oridiana e o 

pensamento filosófico construído desde a antiguidade, bem como demonstra a 

sedimentação simbólica na lírica da autora, que não assimila passivamente uma série 

de mitos e representações da tradição, à medida que manipula e desloca suas 

significações de modo a criar um sistema imagético e simbólico próprio.  

Acreditamos que, em especial, o exame da origem contribui para uma maior 

compreensão do regime metamórfico a que Orides submete suas imagens, pois sua 

voz lírica não atenta somente para o contínuo movimento de tudo, mas igualmente 



 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 141 

ISSN: 2527-1024 

para o instante inaugural desse movimento, por mais que este se mostre irresolúvel. 

Aliás, mais do que buscar esclarecê-lo, a poeta parece indicar que a obscuridade é 

constitutiva de nosso estar-no-mundo, produzindo uma experiência epifânica 

paradoxal, na qual o mistério se ilumina como elemento ordenador, “luz profunda” do 

ser, claro enigma. 

 
 
Referências 
 
BACHELARD, Gaston. A terra e os devaneios do repouso. Ensaio sobre as 
imagens da intimidade. São Paulo: Martins Fontes, 1990. 
 
BÍBLIA. Bíblia Sagrada. São Paulo: Sociedade Bíblica Católica Internacional; 
Paulus, 1990. 
 
CHAUÍ, Marilene. Introdução à história da filosofia: dos pré-socráticos a 
Aristóteles. Vol. 1. 2ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2002. 
 
CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário de símbolos: (mitos, sonhos, 
costumes, gestos, formas, figuras, cores, números). 16ª ed. Rio de Janeiro: José 
Olympio, 2001. 
 
COSTA, Alexandre Rodrigues da. A construção do silêncio: um estudo da obra 
poética de Orides Fontela. O Eixo e a Roda, Belo Horizonte, v. 6, p. 67-74, 2003. 
 
DANTAS, Vinicius. A nova poesia brasileira. Novos Estudos CEBRAP, São Paulo, 
n. 16, p. 40-53, 1986. 
 
DOLHNIKOFF, Luis. A áspera beleza da poesia que renovou o modernismo 
brasileiro. In: FONTELA, Orides. Poesia completa. São Paulo: Hedra, 2015, p. 7-17. 
 
FONTELA, Orides. Poesia completa. São Paulo: Hedra, 2015. 
 
FRYE, Northrop. O grande código: a Bíblia e a literatura. Campinas: Sétimo Selo, 
2021. 
 
JULIÃO, José Nicolao. Tempo e História em Santo Agostinho. Veritas, Porto Alegre, 
v. 63, n. 2, p. 408-435, 2018. 
 
LISPECTOR, Clarice. A hora da estrela. Rio de Janeiro: Rocco, 1999. 
 
MARQUES, Ivan. A um passo do anti-pássaro: a poesia de Orides Fontela. Estud. 
Lit. Bras. Contemp., Brasília, n. 56, p. 1-13, 2019. 
 
MUELLER, Geisa. Revisitando Orides Fontela: uma leitura ecocrítica. Scripta 
Uniandrade, Curitiba, v. 20, n. 1, p. 1-15, 2022. 
 
NIETZSCHE, Friedrich. A gaia ciência. São Paulo: Companhia das Letras, 2021. 



 

Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 09, n. 02, p. 125 – 142, dez. 2025| 142 

ISSN: 2527-1024 

 
OLIVA NETO, João Angelo. Mínima gramática das Metamorfoses de Ovídio. In: 
OVÍDIO. Metamorfoses. São Paulo: Editora 34, 2017, p. 7-31. 
 
OSAKABE, Haquira. O corpo da poesia. Notas para uma fenomenologia da poesia, 
segundo Orides Fontela. Remate de Males, Campinas, v. 22, n. 2, p. 97-109, 2012. 
 
PAZ, Octavio. O arco e a lira. São Paulo: Cosac Naify, 2012. 
 
SAMMER, Renata. Ontologias: sobre as naturezas na poesia de Orides Fontela. In: 
LAVALLE, Patrícia et al. (orgs.). Poesia e filosofia: homenagem a Orides Fontela. 
Belo Horizonte: Relicário, 2019, p. 77-88. 
 
SANTO AGOSTINHO. Confissões. São Paulo: Nova Cultural, 1996. 
 

SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e como representação. 1º 

tomo. São Paulo: Editora Unesp, 2015b. 

 

SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e como representação. 2º 

tomo. São Paulo: Editora Unesp, 2015a. 

 

SÓFOCLES. Antígona. 6ª ed. São Paulo: Paz e Terra, 2003. 

 

SPINELLI, Miguel. A noção de arché no contexto da filosofia dos pré-socráticos. 

Hypnos, São Paulo, n. 8, a. 7, p. 72-92, 2002. 

 

VILLAÇA, Alcides. Símbolo e acontecimento na poesia de Orides. Estudos 
Avançados, São Paulo, v. 29, n. 85, p. 295-312, 2015. 

 


